
 

 
1 

Erschienen in feinschwarz.net am 15.11.2024   https://www.feinschwarz.net/universitaet-der-gesellschaft/ 

 

Universität der Gesellschaft 

Was Universitäten leisten sollen und können – und was sie dafür brauchen 

Bernhard Laux, Rita Sturm 

“Hört auf die Wissenschaft“ – so der Appell der neueren Klimabewegungen. Der Wissenschaft wird 

viel zugetraut: sie soll fundierte Analysen der Situation, der künftigen Entwicklung, der Ursachen und 

Folgen erarbeiten und schließlich Konzepte und Technologien für ein zielführendes Handeln liefern. 

Beides kann sie zwar, allerdings liegt die Bestimmung der Ziele nicht in ihrer Zuständigkeit. Zwischen 

der wissenschaftlichen Analyse und der Entwicklung wissenschaftsbasierter Handlungskonzepte und 

Technologien erstreckt sich das Feld der Klärung von Werten, Prioritäten und Zielen.  

Wissenschaft muss dabei (mindestens) zwei Fehler vermeiden: Erstens darf sie keinen Kurzschluss 

zwischen wissenschaftlicher Erkenntnis und praktischen Lösungskonzepten herstellen. Damit würde 

die Werte- und Zielefrage negiert (bzw. unter der Hand entschieden), dem demokratisch-politischen 

Diskurs entzogen und einer Herrschaft der Wissenschaft Vorschub geleistet.1 Zweitens kann sich die 

Wissenschaft auch nicht distanziert zurücklehnen; schließlich werden ihre Analysen der Situation, der 

Realisierbarkeit von Zielen und der erfolgversprechenden Handlungsstrategien in den politischen 

Debatten über Werte und Ziele gebraucht. Nötig sind Wissenschaftler:innen, die ja zugleich 

Bürger:innen sind, die mit dem eigenständigen Feld des ethischen Erwägens und Urteilens reflektiert 

umgehen. 

Universität als normativ bestimmte soziale Praxis 

Universität ist eine soziale Praxis – oder: ein Bündel von Praktiken – und damit unausweichlich von 

Werten und Regeln durchzogen. Dabei kann eine innere Normativität, die die Gültigkeit 

wissenschaftlicher Erkenntnisse sichern soll, von einer äußeren Normativität unterschieden werden, 

die auf die Qualität der Leistungen ausgerichtet ist, die der Gesellschaft zukommen. Es geht um 

„Wissen über die Welt und für die Welt“ (N. Stehr). 

Durch die Verbindung von Forschung und wissenschaftlicher Bildung ist die Universität der zentrale 

Ort der Arbeit am wissenschaftlichen Wissen in der Gesellschaft. Daraus ergibt sich eine besondere 

Chance und Verantwortung. 

Die normative Struktur der Forschung 

Die innere Normativität soll an einem einzelnen Aspekt verdeutlicht werden: dem Diskurs in der 

scientific community, der Gemeinschaft der Forschenden. Er kann als das Herzstück der Wissenschaft 

und als ihre Basismethode verstanden werden. Forschungserträge müssen sich hier der kritischen 

Prüfung aussetzen, die sich u.a. auf die Hypothesenbildung, die methodische Qualität der 

Datengewinnung sowie die Tragfähigkeit und Schlüssigkeit der theoretischen Folgerungen bezieht. 

Dieser Diskurs soll machtfrei, argumentativ und kritisch sein und die Teilnahmemöglichkeit nur an 

inhaltliche Kompetenz knüpfen. Nur dann kann er Forschungsergebnissen den Status geprüften und 

damit (vorläufig) gültigen wissenschaftlichen Wissens zuerkennen. Zugespitzt veranschaulicht: Wenn 

Wissenschaft vornehmlich von weißen Männern betrieben wird, sind Aussagen über die Geschlechter 

 
1  Vgl. Alexander Bogner, Die Epistemisierung des Politischen. Wie die Macht des Wissens die Demokratie gefährdet. 

Ditzingen: Reclam 2021. 

https://www.feinschwarz.net/universitaet-der-gesellschaft/


 

 
2 

oder über andere Kulturen mit Vorsicht zu genießen, wie feministische und postkoloniale 

Wissenschaftstheorie und -kritik hinlänglich gezeigt haben.1  

Die auf gesellschaftliche Leistungen und Wirkungen bezogene äußere Normativität umfasst zunächst 

die Verantwortung für die Folgen wissenschaftlicher Erkenntnisse und ihrer Anwendung. 

Wissenschaftlichem Ethos angemessen ist es, Nutzen und Risiken bereits im Forschungsprozess zu 

antizipieren. Entscheidend für reflektierte Anwendungsentwicklungen und Nutzungsentscheidungen 

bleibt aber deren Abwägung im Dialog zwischen gesellschaftlichen Akteuren und Forschenden. 

Letztere haben, auch wenn die Nutzung letztlich nicht in ihrer Hand liegt, eine Mitverantwortung, die 

sie durch Antizipation von Folgen und vor allem durch ihre Beteiligung bei der gesellschaftlichen 

Abwägung von Nutzen und Risiken wahrnehmen. 

Wissenschaftliche Erträge sollen der gesamten Gesellschaft zugutekommen. Wenn sie bevorzugt 

bestimmten Gesellschaftssektoren (v.a. der Wirtschaft) Nutzen bringen oder nur privilegierte 

Bevölkerungsgruppen erreichen, stellt dies eine Ungerechtigkeit dar, die in Erweiterung von Miranda 

Frickers Konzeption als „epistemische Ungerechtigkeit“ 2 bezeichnet werden kann. Verlangt wird zum 

einen die gerechte Berücksichtigung der gesellschaftlichen Wissensbedarfe über gesellschaftliche 

Sektoren und soziale Gruppen hinweg, zum anderen eine gerechte Teilhabe an der Wissenschaft und 

an den Entscheidungsprozessen über die Ausrichtung des Wissenschaftssystems. 

Ersichtlich ist, dass Forschung unweigerlich in ethische Reflexionen verstrickt ist und normativen 

Ansprüchen genügen muss. Zugleich wirken diese über die vielfältigen gesellschaftlichen 

Verflechtungen auch in die Gesellschaft hinein und stellen Ansprüche an sie.  

Bildung reflektierter Expertinnen und Experten 

Wissenschaftliche Bildung hat zwei Grundaufgaben: die Befähigung erstens zur Wissenschaft und 

zweitens zur Nutzung der Wissenschaft in gesellschaftlichen Handlungsfeldern. Die Erträge der 

Wissenschaft kommen der Gesellschaft nur in Form von Wissen zu, das in das Handeln von Personen 

eingeht. Erst wissenschaftliche Bildung macht es gesellschaftlich wirksam. 

Befähigung zur Wissenschaft bedeutet die Hinführung zur Methodologie und zum wissenschaftlichen 

Stand einer spezifischen Disziplin. In diesem Prozess können aber auch allgemeiner der kritisch-

reflektierte Umgang mit Wahrheitsansprüchen erlernt sowie diejenigen ethischen Haltungen und 

sozialen Kompetenzen entwickelt werden, die der normativen Struktur der Wissenschaft 

entsprechen. Dazu gehören insbesondere die Bereitschaft und die Fähigkeit, sich im Raum der 

Gründe zu bewegen, strittige Geltungsansprüche argumentativ zu klären und andere Personen im 

Diskurs als gleichberechtigt anzuerkennen. 

Die Nutzung wissenschaftlichen Wissens in gesellschaftlichen Handlungsfeldern trifft auf eine 

Lebenswelt mit ihrem Dickicht von Geltungsansprüchen und Wertungen. Gefordert ist zweifellos 

Fachlichkeit, aber mindestens ebenso sehr ein realitätsgerechtes Verständnis der Stellung und 

Reichweite der Wissenschaft in sozialen Handlungskontexten. Unverzichtbar ist die Befähigung zum 

Umgang mit den Grenzen wissenschaftlichen Wissens und damit zum Umgang mit Werten, 

ästhetischen Ansprüchen, religiösen und weltanschaulichen Überzeugungen, politischen und 

ökonomischen Logiken.  

Wissenschaftliche Bildung muss Fachlichkeit ausbilden, besteht aber – eine Formulierung von Tenorth 

aufgreifend – weitergehend in der „Transzendierung der Fachlichkeit“3. Damit erst wird reflektierte 

Expertise möglich, die der gesellschaftlichen und politischen Relevanz der Wissenschaft gerecht wird, 

zugleich ihre Grenzen kennt und um die Bedeutung anderer Geltungsansprüche weiß. 

 



 

 
3 

Welche Universität brauchen wir also? 

1. Eine souveräne und gesellschaftsoffene Universität 

Universitäten, die nicht nur gültiges, sondern auch relevantes Wissen erarbeiten, die nicht nur 

Fachwissen vermitteln, sondern reflektierte Expertinnen und Experten ausbilden sollen, müssen 

ihre Grenze zur Gesellschaft weit offenhalten. Dann können sich beide irritieren und anregen: Die 

Wissenschaften können die Vernünftigkeit eingelebter sozialer Praktiken hinterfragen, 

gesellschaftliche Akteure und politische Öffentlichkeiten die Relevanz und Ausrichtung von 

Forschung und Bildung kritisch thematisieren. Beide bleiben dabei souverän; Universitäten 

müssen die Standards wissenschaftlicher Arbeit in eigener Regie behalten. 

2. Eine diskursive und demokratische Universität 

Universitäten benötigen eine ausgeprägte Offenheit der inneren Kommunikation, in der sowohl 

externe Erwartungen verarbeitet als auch interne Prozesse und Strukturen thematisiert und 

reflektiert werden. Einer wissenschaftlichen Einrichtung angemessen ist es, Prozesse, Strukturen 

und Strategien in einem von Argumenten bestimmten Diskurs zu klären, der die Beteiligung aller 

ihrer Mitglieder ermöglicht und demokratische Strukturen erfordert.  

3. Eine diverse Universität 

Die Universität muss die Breite der Gesellschaft ausreichend widerspiegeln. Sowohl die Gültigkeit 

und als auch die Relevanz von Forschungserträgen hängen davon ab. Auch für die Bildung 

reflektierter Expertinnen und Experten ist ein Verständnis der verschiedenen gesellschaftlichen 

Milieus und Handlungsfelder erforderlich, zu dem Lehrende und Studierende beitragen können. 

Der intensive Diversitätsdiskurs an Universitäten ist notwendig und im Hinblick auf die soziale 

Herkunft als unterbelichtetem und zugleich folgenreichstem Diskriminierungsfaktor zu vertiefen.4 

Welche Gesellschaft braucht die Universität 

Die Universität ihrerseits braucht dazu eine Gesellschaft, die an ihrer Universität interessiert ist, ihre 

Unabhängigkeit sichert, Wissenschaftsfreiheit achtet und zugleich ihre Erwartungen und ihren 

Wissensbedarf an die Universität adressiert, Einseitigkeiten benennt und Zweifel an 

wissenschaftlichen Erkenntnissen artikuliert. Kurz: eine Gesellschaft, die mit der Wissenschaft 

kommuniziert und sie nicht primär durch Macht und Geld zu steuern sucht.  

Dementsprechend scheint dieser Appell passender: „Diskutiert mit der Wissenschaft! Sie braucht 

euch, ihr braucht sie.“ Ohne bürgerschaftliche Klärungen, wo es hingehen soll, bleibt das Potenzial der 

Wissenschaft ziellos. Ohne wissenschaftliche Klärungen, was passiert, wenn nichts passiert, welche 

Ziele erreichbar und welche Wege gangbar sind, fehlt der gesellschaftlichen Debatte ein wichtiges 

Rationalitätselement. Nur in der Verbindung kann ein Handeln entstehen, das es verdient, vernünftig 

genannt zu werden. 

 
1 Vgl. als Überblick Mona Singer, Feministische Wissenschaftskritik und Epistemologie, in: R. Becker, B. Kortendiek (Hg.), 
Handbuch Frauen- und Geschlechterforschung, Wiesbaden: Springer VS 2010, S. 285–294. 
2 Vgl. Miranda Fricker, Epistemische Ungerechtigkeit. Macht und die Ethik des Wissens, München: Beck 2023 (engl. Original 
2007). 
3 Heinz-Elmar Tenorth, Was heißt Bildung in der Universität? Oder: Transzendierung der Fachlichkeit als Aufgabe 
universitärer Studien, in: Die Hochschule 1/2010, S. 119–134. 
4 Vgl. Jürgen Gerhards, Tim Sawert, „Deconstructing Diversity“. Soziale Herkunft als die vergessene Seite des 
Diversitätsdiskurses, in: Leviathan 46 (4/2018), S. 527-550. 

 
 


