
Erschienen in: Theologie der Gegenwart 67 (1/2024), 54–62;     

Seitenumbrüche entsprechen der Druckfassung 

 

 

BERNHARD LAUX 

Christliche Sozialethik – ohne Freiheit? 

Ein Essay 

 

Der Beitrag geht von der Beobachtung aus, dass Freiheit in der Christlichen Sozialethik 

zwar vielfach thematisiert, aber doch nicht so in ihre normative Grundlagenreflexion ein-

gestellt ist, wie es angesichts der sozialtheoretischen Reflexion in anderen Disziplinen und 

dem freiheitlichen Selbstverständnis unserer und vieler anderer Gesellschaften zu erwar-

ten wäre. Es wird dafür plädiert, Freiheit neben Gerechtigkeit als normatives Grundprinzip 

der Sozialethik zu verstehen. – Prof. Dr. Bernhard Laux lehrte bis zu seinem Eintritt in den 

Ruhestand (2021) Theologische Sozialethik an der Fakultät für Katholische Theologie der 

Universität Regensburg. Veröffentlichungen (Auswahl): Kritik liberaler Freiheit. Eine frei-

heitstheoretische Konzeption sozialer Gerechtigkeit, in: Paul Kirchhof, Religion und Glaube 

als Grundlage einer freien Gesellschaft, Freiburg/Br. 2023, 252–261; Im Spannungsfeld 

von Geltungsansprüchen. Die integrative Rolle der Gesellschaftstheorie in der Theologi-

schen Sozialethik, in: JCSW 63 (2022), 233–258. 

1. Beobachtungen 

Eine erste Beobachtung liegt lange zurück. Im gemeinsamen Sozialwort der Kirchen „Für 

eine Zukunft in Solidarität und Gerechtigkeit"1 erschien es irritierend und unverständlich, 

dass Freiheit unter den dort dargelegten grundlegenden ethischen Perspektiven nicht auf-

findbar war. Das verwunderte besonders, weil das Sozialwort sich kritisch mit neoliberalen 

Tendenzen befasste. Liberalismuskritik ohne ein eigenes Freiheitsfundament setzt sich je-

doch leicht dem Vorwurf der Freiheitsfeindlichkeit aus, weil die Kritik nicht als freiheitsbe-

gründet und freiheitsbezogen ausgewiesen werden kann. Der Ausfall der Freiheit in der 

Grundlagenreflexion ist darüber hinaus gerade für die katholische Kirche angesichts der 

massiven Zurückweisung gesellschaftlicher und innerkirchlicher Freiheitsrechte in ihrer 

Lehrtradition fatal und gibt Anlass zur Frage, ob es nach wie vor nicht aufgearbeitete Vor-

behalte gibt. 

Dieses Vermissungserlebnis kehrte angesichts des neuen Lehr- und Studienbuchs „Christ-

liche Sozialethik. Grundlagen – Kontexte – Themen“2 wieder.   

 

 

1  Rat der Evangelischen Kirche in Deutschland/ Deutsche Bischofskonferenz, Für eine Zukunft in Solidarität und Ge-
rechtigkeit. Wort des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland und der Deutschen Bischofskonferenz zur wirt-
schaftlichen und sozialen Lage in Deutschland (Gemeinsame Texte Nr. 9), Hannover/Bonn 1997. 

2  Marianne Heimbach-Steins/ Michelle Becka/ Johannes J. Frühbauer/ Gerhard Kruip (Hg.), Christliche Sozialethik. 
Grundlagen, Kontexte, Themen. Ein Lehr- und Studienbuch, Regensburg 2022. 



 

55 

 

 

Auch in diesem Gemeinschaftswerk wird Freiheit nicht zu den normativen Grundorientie-

rungen der Sozialethik gerechnet. Dabei ist es keinesfalls freiheitsvergessen. Freiheit wird 

vielfältig thematisiert; erstaunlicherweise zeigt ein Suchdurchlauf ein häufigeres Vorkom-

men von Freiheit und seiner Komposita als von Gerechtigkeit. 

Diese beiden Beobachtungen legen den Schluss nahe, dass Freiheit in diesen Texten zwar 

als ein zentrales Thema sozialethischer Reflexion verstanden, aber nicht zu den Grundla-

gen der Disziplin gerechnet wird. 

Dagegen wird nachfolgend vertreten, dass Freiheit als normatives Prinzip neben Gerech-

tigkeit in die Grundlagen der Christlichen Sozialethik aufgenommen werden muss. In ei-

nem schlaglichtartigen Blick auf einige theologische und philosophische Positionen soll 

diese Behauptung Plausibilität gewinnen. Dabei wird dann aber auch sichtbar, dass in die 

fundierende Stelle nur eine Konzeption der Freiheit einrücken kann, die bestimmten Be-

dingungen genügt und hier versuchsweise mit dem Label soziale Freiheit versehen wird. 

Sie erhält eine genauere Bestimmung von der Gerechtigkeit her und richtet diese wiede-

rum auf Freiheit aus. 

2. Begründungen 

Oswald v. Nell-Breuning hat seinen Grundriss katholischer Soziallehre unter den Titel „Ge-

rechtigkeit und Freiheit“3 gestellt. Auch wenn in seinen Ausführungen die Perspektive der 

Gerechtigkeit stärker präsent ist, wird Freiheit ebenfalls als normatives Fundament der 

Sozialethik ausgezeichnet. 

Auch im Lehrbuch von Reinhard Marx und Helge Wulsdorf „Christliche Sozialethik. Kontu-

ren – Prinzipien – Handlungsfelder“ 4 wird die Bedeutung der Freiheit hervorgehoben. In 

Anlehnung an Thomas Pröpper (s.u.) formulieren die Autoren, dass bei gesellschaftlichen 

Prozessen „deren oberstes Ziel das unbedingte Seinsollen jeglicher Freiheit ist“5. Allerdings 

schlägt sich diese Feststellung nicht in ihrem Prinzipienteil nieder, in dem nur Gerechtig-

keit als unbedingter Grundsatz ausgewiesen wird. Die Sozialprinzipien – einschließlich der 

Nachhaltigkeit, die in die klassische Trias explizit aufgenommen ist – werden nachgeord-

net als begrenztere, konkretisierende Prinzipien verstanden.6 

  

 

 

3  Oswald von Nell-Breuning, Gerechtigkeit und Freiheit. Grundzüge katholischer Soziallehre (Soziale Brennpunkte 8), 
Wien 1980. 

4  Reinhard Marx/Helge Wulsdorf, Christliche Sozialethik. Konturen – Prinzipien – Handlungsfelder (AMATECA 21), 
Paderborn 2002. 

5  Marx/Wulsdorf, Christliche Sozialethik, 88 (Hervorhebung im Original). 
6  Vgl. Marx/Wulsdorf, Christliche Sozialethik, 148-195. 



 

56 

 

 

Christoph Hübenthals freiheitsanalytisch-handlungsreflexiver Ansatz einer Grundlegung 

der christlichen Sozialethik ist ebenfalls in eine retrospektive Spurensuche einzubezie-

hen.7 

Die der Sozialethik nahe Theologie der Befreiung trägt Freiheit bereits in ihrem Namen, 

jedoch spezifisch in ihrer Prozessdimension: Gesellschaftliche Freiheit als – jedenfalls für 

viele – noch unwirkliche und ausstehende und deshalb zu erkämpfende Freiheit. Dies nö-

tigt sozialethisch zur Analyse von Unfreiheit in Form von Abhängigkeit, von Repression, 

von Entwürdigung und von Ausbeutung sowie zu deren Kritik, die die Form verändernder 

Praxis annimmt. Doch auch die Sozialethik operiert in ihrer Gesellschaftskritik, lernend 

von der Theologie der Befreiung, vielfach mit ähnlichen Begrifflichkeiten, die nicht nur ein 

Gerechtigkeitsdefizit, sondern auch ein Freiheitsdefizit anzeigen. 

Thomas Pröpper gründet seine Fundamentaldogmatik auf die transzendentale Analytik 

der Freiheit, die er gelegentlich auch auf die Sozialethik bezieht.8 Die nicht beweisbare, in 

der alltäglichen Praxis aber unterstellte Freiheit wird als unbedingte Bedingung gedacht, 

„ohne die sich spezifisch humane Vollzüge wie Moralität, Kommunikation, Recht usw. 

nicht als möglich begreifen lassen“9. Ihren Inhalt findet Freiheit als mögliche und seinsol-

lende in anderer Freiheit, in der Freiheit der Anderen. Darin zeigt sich das oberste morali-

sche Gebot: „Freiheit soll andere Freiheit unbedingt anerkennen“.10 Freiheit betritt in die-

sem Schritt den sozialen Raum. Für die gesellschaftlichen Ordnungen ergibt sich der 

Grundsatz: „Freiheit trägt Verantwortung für eine Welt, durch deren Verhältnisse die Be-

stimmung aller Menschen zur Freiheit gefördert wird und ihre Anerkennung eine gemein-

same Darstellung findet“.11 

Immanuel Kant formuliert in seiner Rechtslehre in Metaphysik der Sitten: „Das angeborne 

Recht ist nur ein einziges. Freiheit […] ist dieses einzige, ursprüngliche, jedem Menschen 

kraft seiner Menschheit zustehende Recht.“12 Kant bezieht sich in diesem Kontext eindeu-

tig auf äußere Freiheit im gesellschaftlichen, insbesondere rechtlichen Kontext, die aller-

dings auf der inneren Freiheit des Menschen aufruht. Dieser ist in seiner Autonomie ers-

tens zur Selbstgesetzgebung genötigt, zweitens zu ihrer vernunftgemäßen Bestimmung 

aufgerufen und drittens zur Bindung an die aus praktischer Vernunft gewonnene Einsicht 

verpflichtet. Als vernünftig kann sich diese Selbst 

  

 

 

7  Vgl. Christoph Hübenthal, Grundlegung der christlichen Sozialethik. Versuch eines freiheitsanalytisch-handlungsre-
flexiven Ansatzes (Forum Sozialethik 2), Münster 2006. 

8  Vgl. Thomas Pröpper, Autonomie und Solidarität. Begründungsprobleme sozialethischer Verpflichtungen, in: JCSW 
36 (1995), 11-26. 

9  Pröpper, Autonomie und Solidarität, 14. 
10  Pröpper, Autonomie und Solidarität, 16 (Hervorhebung im Original). 
11  Pröpper, Autonomie und Solidarität, 18 (Hervorhebung im Original). 
12  Immanuel Kant, Die Metaphysik der Sitten, in: Königlich Preußische Akademie der Wissenschaften (Hg.), Kant´s ge-

sammelte Schriften, Bd. 6, Berlin 1968, 203-493, hier 237. 



 

57 

 

 

gesetzgebung nur ausweisen, wenn sie die „angeborne Gleichheit“13 als Grundlage 

nimmt. Das angeborene Recht Freiheit in seiner äußeren Seite ist entsprechend ebenfalls 

an die vernunftgemäße Ausgestaltung gebunden: Freiheit, „sofern sie mit jedes Anderen 

Freiheit nach einem allgemeinen Gesetz zusammen bestehen kann“14 – so der Text in der 

Auslassung im vorherigen Zitat – ist nämlich das jedem Menschen zustehende Recht. 

Jürgen Habermas stellt den gesamten zweiten Band seines monumentalen Alterswerks zu 

Glauben und Wissen „Auch eine Geschichte der Philosophie“ unter den Titel „Vernünftige 

Freiheit“15. Systematisch schließt er in seiner Diskursethik an Kant und seine Konzeption 

vernünftiger Freiheit an, stellt aber den „Gebrauch der praktischen Vernunft vom intelli-

giblen Ich auf eine intersubjektiv ausgeübte Selbstgesetzgebung in praktischen Diskur-

sen“16 um. 

Die universalpragmatisch erschlossenen Voraussetzungen der Argumentation und ihre 

Darstellung in Form normativ gehaltvoller Diskursregeln zeigen Freiheitselemente auf: 

Nicht-Exklusion, Freiheit zur Einbringung von Problematisierungen, Behauptungen und In-

teressen in den Diskurs sowie vor allem Freiheit von Zwang. Man wird sorgfältig zwischen 

den pragmatischen Voraussetzungen einer Argumentationssituation, die in den Diskurs-

regeln ausformuliert wird, und den unter den Beschränkungen der Alltagspraxis und ge-

sellschaftlicher Verhältnisse stattfindenden realen praktischen Diskursen unterscheiden 

müssen. Zugleich müssen die Formen ihrer Institutionalisierung im sozialen Raum „die von 

den Argumentationsteilnehmern immer schon vorausgesetzten idealisierten Bedingun-

gen wenigstens in hinreichender Annäherung“17 erfüllen. Insofern dringen Diskursregeln 

und die in ihnen auch enthaltenen Freiheitsvoraussetzungen in jene Bereiche – und seien 

es Enklaven – der gesellschaftlichen Beziehungen vor, in denen praktische, aber analog 

auch theoretische Diskurse stattfinden.18 Sie gelten somit auch für die diskursiven politi-

schen Öffentlichkeiten, für die negative Freiheitsrechte (wie Meinungs- und Medienfrei-

heit) und positive Freiheitsrechte (wie politische Teilhaberechte) konstitutive Bedeutung 

haben. 

Nicht nur die innere Freiheit der Personen, sondern auch die äußere Freiheit gesellschaft-

licher Kommunikations- und Teilhaberechte sind deshalb Voraussetzungen der morali-

schen Selbstgesetzgebung in Intersubjektivität. Zugleich ist Freiheit dann auch ein zentra-

les Thema, das in praktischen Diskursen verhandelt wird. 

 

 

13  Kant, Metaphysik der Sitten, 237. 
14  Kant, Metaphysik der Sitten, 237. 
15  Jürgen Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie. Vernünftige Freiheit. Spuren des Diskurses über Glauben 

und Wissen, Bd. 2, Berlin 2019. 
16  Habermas, Vernünftige Freiheit, 762. 
17  Jürgen Habermas, Diskursethik – Notizen zu einem Begründungsprogramm, in: Moralbewußtsein und kommunika-

tives Handeln, Frankfurt 1983, 53-125, hier 102. 
18  Vgl. Habermas, Diskursethik, 99-102. 



 

58 

 

 

John Rawls bestimmt in seiner „Theorie der Gerechtigkeit“ 19 zwei Gerechtigkeitsgrund-

sätze. Der erste und fundamentale Gerechtigkeitsgrundsatz bezieht sich auf Freiheiten 

und verlangt – in Analogie zu Kant – gleiche und umfassende Grundfreiheiten für alle: „Je-

dermann hat gleiches Recht auf das umfangreichste System gleicher Grundfreiheiten, das 

für alle möglich ist.“20 Der zweite bezieht sich auf die Verteilung sozial-positioneller und 

wirtschaftlicher Güter. Bedeutsam ist, dass die beiden Gerechtigkeitsgrundsätze in lexika-

lischer Ordnung stehen; „demgemäß können die Grundfreiheiten nur um der Freiheit wil-

len eingeschränkt werden“21. Gerechtigkeit als „erste Tugend sozialer Institutionen“22 er-

scheint bei Rawls also prioritär als – gleiche – Freiheit. 

Auch Amartya Sens „Idee der Gerechtigkeit“23 ist, wie sein Capability-Ansatz insgesamt, 

freiheitsbezogen, aber noch deutlicher auf die positive Freiheit, also die sozial und poli-

tisch erst geschaffenen Freiheitsmöglichkeiten, bezogen. „Der Schwerpunkt liegt hier auf 

der tatsächlichen Freiheit der Person, dies oder jenes zu tun – Dinge, die ihr wichtig sind. 

[…] Das Konzept des Befähigungsansatzes ist also mit dem Chancenaspekt der Freiheit 

verbunden.“24 Wenn im Deutschen sein Ansatz auch als Verwirklichungschancen-Ansatz 

bezeichnet wird, trifft das diesen wichtigen Aspekt sehr gut. Die Verwirklichungschancen 

hängen zum einen von individuellen Ressourcen ab, die materieller (z.B. Einkommen) oder 

nicht-materieller Art (z.B. Gesundheit oder Bildung) sein können. Zum anderen beruhen 

sie auf gesellschaftlichen Bedingungen in verschiedenen Sozialbereichen, wie beispiels-

weise politischen Mitwirkungsrechten, Arbeitsmöglichkeiten oder sozialen Sicherungssys-

temen. Teilweise wirken die gesellschaftlichen Verhältnisse (z.B. im Bildungs- und Gesund-

heitswesen) auch auf die individuellen Ressourcen zurück. Gerechtigkeit bezieht sich auf 

die Verteilung der Verwirklichungschancen, der Freiheitsmöglichkeiten. Die Klärung, ob 

diese Verteilung gerecht ist, bedarf des öffentlichen Vernunftgebrauchs in politischen Öf-

fentlichkeiten und im demokratischen Prozess.25 

Diese Schlaglichter auf nur einige wichtige Positionen zeigen den fundamentalen Stellen-

wert der Freiheit, der in der sozialethischen Grundlagenreflexion zu berücksichtigen ist. 

Die sichtbar gewordene Verzahnung mit Gerechtigkeit hat zugleich Konsequenzen für eine 

angemessene Konzeption der Freiheit. 

  

 

 

19  John Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt am Main 1979. 
20  Rawls, Theorie der Gerechtigkeit, 336. 
21  Rawls, Theorie der Gerechtigkeit, 336. 
22  Rawls, Theorie der Gerechtigkeit, 19. 
23  Amartya Sen, Die Idee der Gerechtigkeit, München 2012. 
24  Sen, Idee der Gerechtigkeit, 259. 
25  Sen, Idee der Gerechtigkeit, 352. 



 

59 

 

 

3. Soziale Freiheit26 

Freiheit kann nicht von einem bereits zum Freiheitsgebrauch fähigen Individuum ausge-

hen, das dann in Beziehung zu anderen Menschen tritt. Unter dieser Perspektive erschie-

nen die Anderen nämlich leicht als Grenze der schon im Besitz der Person befindlichen 

Freiheit oder gar als deren potenzielle Bedrohung. 

Klassisch kann man das an Kants Rechtstheorie verdeutlichen. Es geht um ein System von 

Freiheiten, in dem „die Freiheit eines jeden auf die Bedingungen ihrer Zusammenstim-

mung mit der Freiheit von jedermann“27 eingeschränkt ist. Es geht also zurecht um ein 

System größtmöglicher und universalisierbarer – also die Perspektive aller Anderen mit-

einbeziehender – Freiheitsräume und Freiheitsrechte. Freiheit des Einzelnen setzt voraus, 

dass es allen Anderen verboten ist, ihn in seiner Handlungsfreiheit zu beeinträchtigen. Ent-

sprechend gilt, dass die „bürgerliche Verfassung ein Verhältnis freier Menschen ist, die […] 

doch unter Zwangsgesetzen stehen“28. Wir sind also in der paradoxen Situation, dass die 

Sicherung der Freiheit die Einschränkung der Freiheit verlangt. 

Diese Überlegungen sind begründet und gerechtigkeitstheoretisch legitimiert. Aber sie 

bleiben in den Grenzen negativer Freiheit gefangen, greifen dadurch zu kurz und fangen 

in der Reflexion zu spät an. Jedoch scheint sogar unter dieser Perspektive negativer Frei-

heit etwas auf, was nun vertieft werden soll: Dass wir in unseren Freiheitsmöglichkeiten 

voneinander abhängen. 

Menschen sind nicht freiheitsfähig, sie werden es in Beziehungen mit Anderen. 

Es gibt nicht erst den Menschen, der dann in Beziehung tritt. Vielmehr ist es umgekehrt: 

Es gibt Beziehungen, in die der Mensch tritt, wenn er zur Welt kommt. Am Anfang steht 

nicht der zum Freiheitsgebrauch fähige Mensch, sondern der von Fürsorge vollkommen 

abhängige neugeborene Mensch. Und bei aller Entwicklung im Lebenslauf bleibt diese 

Verwiesenheit auf Andere und die Abhängigkeit von ihnen verändert bestehen. Das Mo-

dell der Verfügung über subjektive Freiheitsrechte und deren Verteidigung gegen Andere 

blendet aus, dass die personale Entwicklung von Sozial- und Freiheitsfähigkeit die Anderen 

existenzermöglichend braucht. Es reicht bei weitem nicht hin, dass sie Freiheitsräume 

nicht beschränken oder bedrohen. 

  

 

 

26  Dieser Abschnitt stützt sich, teils wörtlich, auf Bernhard Laux, Kritik liberaler Freiheit. Eine freiheitstheoretische 
Konzeption sozialer Gerechtigkeit, in: Paul Kirchhof, Religion und Glaube als Grundlage einer freien Gesellschaft, 
Freiburg/Br. 2023, 252-261, hier 252-255. 

27  Immanuel Kant, Über den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht für die Praxis, in: 
Königlich Preußische Akademie der Wissenschaften (Hg.), Kants´s gesammelte Schriften, Bd. 8, Berlin 1969, 273-
313; 289. 

28  Kant, Gemeinspruch, 290. 



 

60 

 

 

Menschen haben keine Freiheit, sie schaffen sie miteinander und füreinander.  

Nicht nur die personale Freiheitsfähigkeit, sondern auch die sozialen Freiheitsmöglichkei-

ten verdanken sich sozialen Beziehungen und Verhältnissen, die von Anderen vor uns ge-

schaffen wurden, in die wir treten und im weiteren Verlauf dann auch in Verbindung mit 

Anderen fortsetzen und verändern. Materielle Artefakte, kulturelle Bestände sowie sozi-

ale Ordnungen und Institutionen führen Freiheitsmöglichkeiten mit sich, die niemand für 

sich allein schaffen kann, sondern die nur gemeinschaftlich erzeugt werden können. Men-

schen sind deshalb füreinander nicht zuerst Grenze ihrer Freiheit, sondern Bedingung der 

Möglichkeit von Freiheit. Zu diesem Prozess der gemeinschaftlichen Ermöglichung und 

Schaffung von Freiheit gehört auch der Staat, der, wenn er als eine Institution der Freiheit 

verstanden werden soll, Freiheit nicht nur negativ sichern darf. Die zentrale Vorgabe für 

den deutschen Staat in Art. 20 der Verfassung bestimmt ihn nicht nur als föderal und de-

mokratisch, sondern auch als sozial. In der Sozialstaatsvorgabe drückt sich aus, dass die in 

den vorhergehenden Artikeln gewährleisteten Grund- und Freiheitsrechte der sozialen Er-

möglichung bedürfen und das politische Gemeinwesen eine Verantwortung dafür über-

nehmen muss. 

Der Gebrauch der Freiheit hängt also entscheidend davon ab, dass es soziale Verhältnisse 

und gesellschaftliche Institutionen gibt, die die erforderlichen Freiräume und Ressourcen 

zur Entwicklung und zum Gebrauch der individuellen Freiheit bieten; und dass Menschen 

solidarisch miteinander die Freiheitsmöglichkeiten füreinander schaffen. Damit rückt 

nochmals Gerechtigkeit ins Blickfeld, denn gesichert werden sollen reale Freiheiten für 

alle. 

4. Soziale Freiheit und Gerechtigkeit 

Der wechselseitige Zusammenhang von Freiheit und Gerechtigkeit zeigt sich zum einen in 

den Grundlagen der Moral und zum anderen in gesellschaftlichen Verhältnissen, auf die 

sich sozialethische Kritik und Gestaltungsimpulse richten. 

Als Grundlage aller Moral ist Freiheitsfähigkeit der Person im Sinne von Willens- und von 

Handlungsfreiheit vorauszusetzen. Die Bestimmung und Rechtfertigung moralischer Pra-

xis wiederum bezieht sich auf einen – wie auch immer formulierten – Universalisierungs-

grundsatz, der alle jeweils Betroffenen gleichermaßen bei der Rechtfertigung von morali-

schen Regeln einbezieht (oder zumindest berücksichtigt, wenn sie, etwa als noch nicht 

Geborene, nicht teilnahmefähig sind). In diesem „alle“ und „gleichermaßen“ drückt sich 

schon jene Anerkennung als Gleiche aus, die neben der Anerkennung als Freie zu den Aus-

gangsbedingungen der Moral gehört und dazu führt, dass die unter diesen Voraussetzun-

gen legitimierten Normen und Gesetze den Anspruch der Gerechtigkeit erheben dürfen. 

  



 

61 

 

 

Gerechtigkeit bezieht sich zugleich zentral auf die wirkliche Freiheit in gesellschaftlichen 

Verhältnissen, wie die Positionen von Rawls und Sen besonders verdeutlichen können. Sie 

ist also ausgerichtet auf gerechte Freiheit und auf eine freiheitsfördernde Gerechtigkeit, 

die zugleich als soziale Gerechtigkeit bestimmt werden muss. Die Verbindung von Gerech-

tigkeit und Freiheit verlangt nämlich gesellschaftliche Bedingungen, die für alle reale Frei-

heitsmöglichkeiten bieten. Die Bindung der Freiheit an praktische Vernunft, die alle gleich-

ermaßen berücksichtigt, „transferiert Willkürfreiheit in vernünftige Freiheit“29. 

Das Gut Freiheit, seine Ausgestaltung, Regelung und Sicherung wird in praktischen Diskur-

sen unter der Perspektive der Gerechtigkeit verhandelt – aber nicht als ein Gut neben an-

deren, denn gesellschaftliche Freiheit ist schon Bedingung der Möglichkeit von Gerechtig-

keitsdiskursen, ganz besonders in politischen Öffentlichkeiten. Gerechtigkeit und Freiheit 

sind auf das engste aufeinander verwiesen. 

Der Freiheitsbezug der Gerechtigkeit muss allerdings in konkreten Debatten nicht immer 

bis zum Ende ausgezogen werden. Man kann Tausch-, Verteilungs-, Bedarfs- , Leistungs- 

und Teilhabegerechtigkeit in den verschiedenen sozialen Bereichen auch gerechtigkeitsin-

tern diskutieren, und der Freiheitsbezug ist manchmal – etwa in den materiellen Tausch-

prozessen – weniger offensichtlich. Aber letztlich wendet sich Gerechtigkeit gegen Unfrei-

heit, gegen beschränkte und ungleiche Lebensmöglichkeiten und zielt auf die Sicherung 

oder Gewinnung wirklicher und vernünftiger Freiheit. Sen diskutiert diesen Gesichtspunkt 

in Auseinandersetzung mit Rawls‘ Konzept der Grundgüter, die Sen als „Allzweckmittel“ 

bezeichnet. Es wäre, so der Hinweise von Sen, aber auch möglich, „Freiheit unmittelbar 

einzuschätzen, ohne die Mittel aufzuzählen, mit deren Hilfe man sie erreichen kann“30. 

Freiheit und Gerechtigkeit schließen weitere normative Grundorientierungen der Sozial-

ethik nicht aus. Die Würde des Menschen bleibt ein fundamentaler Ausgangspunkt: In der 

wechselseitigen Anerkennung als Freie und Gleiche und in der Bestimmung von Gerech-

tigkeit und Freiheit als Grundanforderungen an gesellschaftliche Verhältnisse drücken sich 

elementare Aspekte gesellschaftlicher Verhältnisse aus, die der Würde des Menschen ent-

sprechen. Auch die Sozialprinzipien bleiben als Begründungen und Konkretisierungen 

mittlerer Reichweite bedeutsam. 

Bei aller Emphase im Reden von Freiheit und Gerechtigkeit darf schließlich nicht überse-

hen werden, dass diese in der Sozialethik besonders in ihrem Mangel, als Ungerechtigkeit 

und Unfreiheit, kritisch zu thematisieren sind, und die Kämpfe um Freiheit und Gerechtig-

keit ins Blickfeld rücken. Gegen  

  

 

 

29  Habermas, Vernünftige Freiheit (s. Anm. 15), 759. 
30  Sen, Idee der Gerechtigkeit (s. Anm. 23), 261. 



 

62 

 

 

ungerechte Unfreiheit, gegen diese vorfindliche Unvernunft gilt es, die Realisierung ver-

nünftiger Freiheit zu befördern. 

 

5. Resümee 

Im Gang der Argumentation wurde deutlich, dass Gerechtigkeit und Freiheit in ihrer Ver-

wiesenheit und in ihrer wechselseitigen Interpretation die grundlegenden normativen An-

forderungen an die Gestaltung gesellschaftlicher Verhältnisse darstellen. Wenn akzeptiert 

ist, dass Freiheit zu den zentralen normativen Bestimmungsgründen sozialethisch legiti-

mierungsfähiger gesellschaftlicher Verhältnisse zählt, und wenn das Konzept realer Frei-

heit für alle entsprechend entfaltet wird, ist es möglich, erstens schiefe Entgegensetzun-

gen von Gerechtigkeit und Freiheit als fatale Fehlkonzeptionen zu erweisen und zweitens 

enggeführte liberale Freiheitskonzeptionen und wirtschaftliche Liberalisierungsprozesse 

gerade hinsichtlich ihres Mangels an Freiheitlichkeit und Freiheitssicherung zu kritisieren. 

Anlässe dafür gibt es genügend. Rückblickend kann man auf die Debatten um Schutzmaß-

nahmen in der Corona-Pandemie, aktuell und vorausschauend auf die Maßnahmen zur 

Begrenzung der Erderwärmung verweisen31 Staatliche Regeln zum Gesundheitsschutz 

bzw. zur Begrenzung der Erderwärmung wurden und werden in einem einflussreichen 

Denkmuster, das individuelle Willkürfreiheit als Maßstab ansetzt, als freiheitswidrig ge-

brandmarkt, wiewohl diese Regeln die Freiheit aller als Ziel haben. 

Ob sie im Konkreten solcher Freiheit dienen und ihre Freiheitsbilanz gerecht ist, darüber 

darf und muss dann mit Argumenten unter freien und gerechten Bedingungen auch ge-

stritten werden. Das gebührt diesem normativen Grundprinzip. 

 

 

 

31  Vgl. Michelle Becka/Johannes Ulrich, Herausgeforderte Freiheit. Konturen eines Begriffs von Freiheit mit anderen 
(Kirche und Gesellschaft 495), Mönchengladbach 2022. 


