Erschienen in: Theologie der Gegenwart 67 (1/2024), 54—62;
Seitenumbriiche entsprechen der Druckfassung

BERNHARD LAUX
Christliche Sozialethik — ohne Freiheit?

Ein Essay

Der Beitrag geht von der Beobachtung aus, dass Freiheit in der Christlichen Sozialethik
zwar vielfach thematisiert, aber doch nicht so in ihre normative Grundlagenreflexion ein-
gestellt ist, wie es angesichts der sozialtheoretischen Reflexion in anderen Disziplinen und
dem freiheitlichen Selbstverstandnis unserer und vieler anderer Gesellschaften zu erwar-
ten ware. Es wird dafiir pladiert, Freiheit neben Gerechtigkeit als normatives Grundprinzip
der Sozialethik zu verstehen. — Prof. Dr. Bernhard Laux lehrte bis zu seinem Eintritt in den
Ruhestand (2021) Theologische Sozialethik an der Fakultat fir Katholische Theologie der
Universitdat Regensburg. Veroffentlichungen (Auswahl): Kritik liberaler Freiheit. Eine frei-
heitstheoretische Konzeption sozialer Gerechtigkeit, in: Paul Kirchhof, Religion und Glaube
als Grundlage einer freien Gesellschaft, Freiburg/Br. 2023, 252-261; Im Spannungsfeld
von Geltungsansprichen. Die integrative Rolle der Gesellschaftstheorie in der Theologi-
schen Sozialethik, in: JCSW 63 (2022), 233-258.

1. Beobachtungen

Eine erste Beobachtung liegt lange zurilick. Im gemeinsamen Sozialwort der Kirchen ,,Fir
eine Zukunft in Solidaritat und Gerechtigkeit"! erschien es irritierend und unverstandlich,
dass Freiheit unter den dort dargelegten grundlegenden ethischen Perspektiven nicht auf-
findbar war. Das verwunderte besonders, weil das Sozialwort sich kritisch mit neoliberalen
Tendenzen befasste. Liberalismuskritik ohne ein eigenes Freiheitsfundament setzt sich je-
doch leicht dem Vorwurf der Freiheitsfeindlichkeit aus, weil die Kritik nicht als freiheitsbe-
griindet und freiheitsbezogen ausgewiesen werden kann. Der Ausfall der Freiheit in der
Grundlagenreflexion ist dariiber hinaus gerade fiir die katholische Kirche angesichts der
massiven Zuriickweisung gesellschaftlicher und innerkirchlicher Freiheitsrechte in ihrer
Lehrtradition fatal und gibt Anlass zur Frage, ob es nach wie vor nicht aufgearbeitete Vor-
behalte gibt.

Dieses Vermissungserlebnis kehrte angesichts des neuen Lehr- und Studienbuchs ,,Christ-
liche Sozialethik. Grundlagen — Kontexte — Themen“2 wieder.

Rat der Evangelischen Kirche in Deutschland/ Deutsche Bischofskonferenz, Fiir eine Zukunft in Solidaritat und Ge-
rechtigkeit. Wort des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland und der Deutschen Bischofskonferenz zur wirt-
schaftlichen und sozialen Lage in Deutschland (Gemeinsame Texte Nr. 9), Hannover/Bonn 1997.

2 Marianne Heimbach-Steins/ Michelle Becka/ Johannes J. Frihbauer/ Gerhard Kruip (Hg.), Christliche Sozialethik.
Grundlagen, Kontexte, Themen. Ein Lehr- und Studienbuch, Regensburg 2022.



Auch in diesem Gemeinschaftswerk wird Freiheit nicht zu den normativen Grundorientie-
rungen der Sozialethik gerechnet. Dabei ist es keinesfalls freiheitsvergessen. Freiheit wird
vielfaltig thematisiert; erstaunlicherweise zeigt ein Suchdurchlauf ein haufigeres Vorkom-
men von Freiheit und seiner Komposita als von Gerechtigkeit.

Diese beiden Beobachtungen legen den Schluss nahe, dass Freiheit in diesen Texten zwar
als ein zentrales Thema sozialethischer Reflexion verstanden, aber nicht zu den Grundla-
gen der Disziplin gerechnet wird.

Dagegen wird nachfolgend vertreten, dass Freiheit als normatives Prinzip neben Gerech-
tigkeit in die Grundlagen der Christlichen Sozialethik aufgenommen werden muss. In ei-
nem schlaglichtartigen Blick auf einige theologische und philosophische Positionen soll
diese Behauptung Plausibilitat gewinnen. Dabei wird dann aber auch sichtbar, dass in die
fundierende Stelle nur eine Konzeption der Freiheit einrticken kann, die bestimmten Be-
dingungen genligt und hier versuchsweise mit dem Label soziale Freiheit versehen wird.
Sie erhalt eine genauere Bestimmung von der Gerechtigkeit her und richtet diese wiede-
rum auf Freiheit aus.

2. Begriindungen

Oswald v. Nell-Breuning hat seinen Grundriss katholischer Soziallehre unter den Titel ,Ge-
rechtigkeit und Freiheit“3 gestellt. Auch wenn in seinen Ausfiihrungen die Perspektive der
Gerechtigkeit starker prasent ist, wird Freiheit ebenfalls als normatives Fundament der
Sozialethik ausgezeichnet.

Auch im Lehrbuch von Reinhard Marx und Helge Wulsdorf ,,Christliche Sozialethik. Kontu-
ren — Prinzipien — Handlungsfelder” 4 wird die Bedeutung der Freiheit hervorgehoben. In
Anlehnung an Thomas Propper (s.u.) formulieren die Autoren, dass bei gesellschaftlichen
Prozessen ,, deren oberstes Ziel das unbedingte Seinsollen jeglicher Freiheit ist“>. Allerdings
schlagt sich diese Feststellung nicht in ihrem Prinzipienteil nieder, in dem nur Gerechtig-
keit als unbedingter Grundsatz ausgewiesen wird. Die Sozialprinzipien — einschliel8lich der
Nachhaltigkeit, die in die klassische Trias explizit aufgenommen ist — werden nachgeord-
net als begrenztere, konkretisierende Prinzipien verstanden.®

Oswald von Nell-Breuning, Gerechtigkeit und Freiheit. Grundzlige katholischer Soziallehre (Soziale Brennpunkte 8),
Wien 1980.

4 Reinhard Marx/Helge Wulsdorf, Christliche Sozialethik. Konturen — Prinzipien — Handlungsfelder (AMATECA 21),
Paderborn 2002.

Marx/Wulsdorf, Christliche Sozialethik, 88 (Hervorhebung im Original).
Vgl. Marx/Wulsdorf, Christliche Sozialethik, 148-195.

55



Christoph Hiibenthals freiheitsanalytisch-handlungsreflexiver Ansatz einer Grundlegung
der christlichen Sozialethik ist ebenfalls in eine retrospektive Spurensuche einzubezie-
hen.’

Die der Sozialethik nahe Theologie der Befreiung tragt Freiheit bereits in ihrem Namen,
jedoch spezifisch in ihrer Prozessdimension: Gesellschaftliche Freiheit als — jedenfalls fir
viele — noch unwirkliche und ausstehende und deshalb zu erkdmpfende Freiheit. Dies n6-
tigt sozialethisch zur Analyse von Unfreiheit in Form von Abhangigkeit, von Repression,
von Entwiirdigung und von Ausbeutung sowie zu deren Kritik, die die Form verandernder
Praxis annimmt. Doch auch die Sozialethik operiert in ihrer Gesellschaftskritik, lernend
von der Theologie der Befreiung, vielfach mit dhnlichen Begrifflichkeiten, die nicht nur ein
Gerechtigkeitsdefizit, sondern auch ein Freiheitsdefizit anzeigen.

Thomas Prépper grindet seine Fundamentaldogmatik auf die transzendentale Analytik
der Freiheit, die er gelegentlich auch auf die Sozialethik bezieht.8 Die nicht beweisbare, in
der alltaglichen Praxis aber unterstellte Freiheit wird als unbedingte Bedingung gedacht,
»ohne die sich spezifisch humane Vollziige wie Moralitat, Kommunikation, Recht usw.
nicht als moéglich begreifen lassen“d. Ihren Inhalt findet Freiheit als mogliche und seinsol-
lende in anderer Freiheit, in der Freiheit der Anderen. Darin zeigt sich das oberste morali-
sche Gebot: , Freiheit soll andere Freiheit unbedingt anerkennen®.10 Freiheit betritt in die-
sem Schritt den sozialen Raum. Fir die gesellschaftlichen Ordnungen ergibt sich der
Grundsatz: , Freiheit trdgt Verantwortung fiir eine Welt, durch deren Verhdltnisse die Be-
stimmung aller Menschen zur Freiheit geférdert wird und ihre Anerkennung eine gemein-
same Darstellung findet“.1

Immanuel Kant formuliert in seiner Rechtslehre in Metaphysik der Sitten: ,Das angeborne
Recht ist nur ein einziges. Freiheit [...] ist dieses einzige, urspriingliche, jedem Menschen
kraft seiner Menschheit zustehende Recht.“12 Kant bezieht sich in diesem Kontext eindeu-
tig auf dulRere Freiheit im gesellschaftlichen, insbesondere rechtlichen Kontext, die aller-
dings auf der inneren Freiheit des Menschen aufruht. Dieser ist in seiner Autonomie ers-
tens zur Selbstgesetzgebung gendtigt, zweitens zu ihrer vernunftgemaBen Bestimmung
aufgerufen und drittens zur Bindung an die aus praktischer Vernunft gewonnene Einsicht
verpflichtet. Als vernlinftig kann sich diese Selbst

Vgl. Christoph Hiibenthal, Grundlegung der christlichen Sozialethik. Versuch eines freiheitsanalytisch-handlungsre-
flexiven Ansatzes (Forum Sozialethik 2), Munster 2006.

Vgl. Thomas Propper, Autonomie und Solidaritat. Begrindungsprobleme sozialethischer Verpflichtungen, in: JCSW
36 (1995), 11-26.

Propper, Autonomie und Solidaritat, 14.
10

11
12

Propper, Autonomie und Solidaritat, 16 (Hervorhebung im Original).
Propper, Autonomie und Solidaritat, 18 (Hervorhebung im Original).

Immanuel Kant, Die Metaphysik der Sitten, in: Kéniglich PreuRische Akademie der Wissenschaften (Hg.), Kant’s ge-
sammelte Schriften, Bd. 6, Berlin 1968, 203-493, hier 237.

56



gesetzgebung nur ausweisen, wenn sie die ,angeborne Gleichheit“'3 als Grundlage
nimmt. Das angeborene Recht Freiheit in seiner duBeren Seite ist entsprechend ebenfalls
an die vernunftgemalle Ausgestaltung gebunden: Freiheit, ,,sofern sie mit jedes Anderen
Freiheit nach einem allgemeinen Gesetz zusammen bestehen kann“'4 — so der Text in der
Auslassung im vorherigen Zitat — ist ndmlich das jedem Menschen zustehende Recht.

Jiirgen Habermas stellt den gesamten zweiten Band seines monumentalen Alterswerks zu
Glauben und Wissen ,,Auch eine Geschichte der Philosophie” unter den Titel ,Verniinftige
Freiheit“15. Systematisch schliefRt er in seiner Diskursethik an Kant und seine Konzeption
vernlinftiger Freiheit an, stellt aber den ,,Gebrauch der praktischen Vernunft vom intelli-
giblen Ich auf eine intersubjektiv ausgelibte Selbstgesetzgebung in praktischen Diskur-
sen“16 um.

Die universalpragmatisch erschlossenen Voraussetzungen der Argumentation und ihre
Darstellung in Form normativ gehaltvoller Diskursregeln zeigen Freiheitselemente auf:
Nicht-Exklusion, Freiheit zur Einbringung von Problematisierungen, Behauptungen und In-
teressen in den Diskurs sowie vor allem Freiheit von Zwang. Man wird sorgfaltig zwischen
den pragmatischen Voraussetzungen einer Argumentationssituation, die in den Diskurs-
regeln ausformuliert wird, und den unter den Beschrankungen der Alltagspraxis und ge-
sellschaftlicher Verhaltnisse stattfindenden realen praktischen Diskursen unterscheiden
mussen. Zugleich missen die Formen ihrer Institutionalisierung im sozialen Raum ,die von
den Argumentationsteilnehmern immer schon vorausgesetzten idealisierten Bedingun-
gen wenigstens in hinreichender Anndherung“7 erfullen. Insofern dringen Diskursregeln
und die in ihnen auch enthaltenen Freiheitsvoraussetzungen in jene Bereiche — und seien
es Enklaven — der gesellschaftlichen Beziehungen vor, in denen praktische, aber analog
auch theoretische Diskurse stattfinden.!8 Sie gelten somit auch fir die diskursiven politi-
schen Offentlichkeiten, fiir die negative Freiheitsrechte (wie Meinungs- und Medienfrei-
heit) und positive Freiheitsrechte (wie politische Teilhaberechte) konstitutive Bedeutung
haben.

Nicht nur die innere Freiheit der Personen, sondern auch die duRere Freiheit gesellschaft-
licher Kommunikations- und Teilhaberechte sind deshalb Voraussetzungen der morali-
schen Selbstgesetzgebung in Intersubjektivitat. Zugleich ist Freiheit dann auch ein zentra-
les Thema, das in praktischen Diskursen verhandelt wird.

13 Kant, Metaphysik der Sitten, 237.
14 Kant, Metaphysik der Sitten, 237.
15 Jirgen Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie. Verniinftige Freiheit. Spuren des Diskurses liber Glauben

und Wissen, Bd. 2, Berlin 2019.

16 Habermas, Verniinftige Freiheit, 762.

17 Jirgen Habermas, Diskursethik — Notizen zu einem Begriindungsprogramm, in: Moralbewuftsein und kommunika-
tives Handeln, Frankfurt 1983, 53-125, hier 102.

18 Vgl. Habermas, Diskursethik, 99-102.

57



John Rawls bestimmt in seiner ,Theorie der Gerechtigkeit” 9 zwei Gerechtigkeitsgrund-
satze. Der erste und fundamentale Gerechtigkeitsgrundsatz bezieht sich auf Freiheiten
und verlangt — in Analogie zu Kant — gleiche und umfassende Grundfreiheiten fir alle: ,Je-
dermann hat gleiches Recht auf das umfangreichste System gleicher Grundfreiheiten, das
far alle moglich ist.“20 Der zweite bezieht sich auf die Verteilung sozial-positioneller und
wirtschaftlicher Glter. Bedeutsam ist, dass die beiden Gerechtigkeitsgrundsatze in lexika-
lischer Ordnung stehen; ,,demgemaR kdnnen die Grundfreiheiten nur um der Freiheit wil-
len eingeschrankt werden“21. Gerechtigkeit als , erste Tugend sozialer Institutionen“22 er-
scheint bei Rawls also prioritar als — gleiche — Freiheit.

Auch Amartya Sens ,|dee der Gerechtigkeit“23 ist, wie sein Capability-Ansatz insgesamt,
freiheitsbezogen, aber noch deutlicher auf die positive Freiheit, also die sozial und poli-
tisch erst geschaffenen Freiheitsmoglichkeiten, bezogen. ,Der Schwerpunkt liegt hier auf
der tatsachlichen Freiheit der Person, dies oder jenes zu tun — Dinge, die ihr wichtig sind.
[...] Das Konzept des Befahigungsansatzes ist also mit dem Chancenaspekt der Freiheit
verbunden.”24 Wenn im Deutschen sein Ansatz auch als Verwirklichungschancen-Ansatz
bezeichnet wird, trifft das diesen wichtigen Aspekt sehr gut. Die Verwirklichungschancen
hdangen zum einen von individuellen Ressourcen ab, die materieller (z.B. Einkommen) oder
nicht-materieller Art (z.B. Gesundheit oder Bildung) sein kdnnen. Zum anderen beruhen
sie auf gesellschaftlichen Bedingungen in verschiedenen Sozialbereichen, wie beispiels-
weise politischen Mitwirkungsrechten, Arbeitsmoglichkeiten oder sozialen Sicherungssys-
temen. Teilweise wirken die gesellschaftlichen Verhaltnisse (z.B. im Bildungs- und Gesund-
heitswesen) auch auf die individuellen Ressourcen zuriick. Gerechtigkeit bezieht sich auf
die Verteilung der Verwirklichungschancen, der Freiheitsmdglichkeiten. Die Kldarung, ob
diese Verteilung gerecht ist, bedarf des 6ffentlichen Vernunftgebrauchs in politischen Of-
fentlichkeiten und im demokratischen Prozess.2>

Diese Schlaglichter auf nur einige wichtige Positionen zeigen den fundamentalen Stellen-
wert der Freiheit, der in der sozialethischen Grundlagenreflexion zu bericksichtigen ist.
Die sichtbar gewordene Verzahnung mit Gerechtigkeit hat zugleich Konsequenzen fiir eine
angemessene Konzeption der Freiheit.

19 John Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt am Main 1979.
20 Rawls, Theorie der Gerechtigkeit, 336.

21 Rawls, Theorie der Gerechtigkeit, 336.

22 Rawls, Theorie der Gerechtigkeit, 19.

23 Amartya Sen, Die Idee der Gerechtigkeit, Mlinchen 2012.
24 Sen, Idee der Gerechtigkeit, 259.

25 Sen, Idee der Gerechtigkeit, 352.

58



3. Soziale Freiheit26

Freiheit kann nicht von einem bereits zum Freiheitsgebrauch fahigen Individuum ausge-
hen, das dann in Beziehung zu anderen Menschen tritt. Unter dieser Perspektive erschie-
nen die Anderen namlich leicht als Grenze der schon im Besitz der Person befindlichen
Freiheit oder gar als deren potenzielle Bedrohung.

Klassisch kann man das an Kants Rechtstheorie verdeutlichen. Es geht um ein System von
Freiheiten, in dem ,die Freiheit eines jeden auf die Bedingungen ihrer Zusammenstim-
mung mit der Freiheit von jedermann“?7 eingeschrankt ist. Es geht also zurecht um ein
System grofSitmoglicher und universalisierbarer — also die Perspektive aller Anderen mit-
einbeziehender — Freiheitsraume und Freiheitsrechte. Freiheit des Einzelnen setzt voraus,
dass es allen Anderen verboten ist, ihn in seiner Handlungsfreiheit zu beeintrachtigen. Ent-
sprechend gilt, dass die ,birgerliche Verfassung ein Verhaltnis freier Menschen ist, die [...]
doch unter Zwangsgesetzen stehen“28. Wir sind also in der paradoxen Situation, dass die
Sicherung der Freiheit die Einschrankung der Freiheit verlangt.

Diese Uberlegungen sind begriindet und gerechtigkeitstheoretisch legitimiert. Aber sie
bleiben in den Grenzen negativer Freiheit gefangen, greifen dadurch zu kurz und fangen
in der Reflexion zu spat an. Jedoch scheint sogar unter dieser Perspektive negativer Frei-
heit etwas auf, was nun vertieft werden soll: Dass wir in unseren Freiheitsmoglichkeiten
voneinander abhangen.

Menschen sind nicht freiheitsfihig, sie werden es in Beziehungen mit Anderen.

Es gibt nicht erst den Menschen, der dann in Beziehung tritt. Vielmehr ist es umgekehrt:
Es gibt Beziehungen, in die der Mensch tritt, wenn er zur Welt kommt. Am Anfang steht
nicht der zum Freiheitsgebrauch fahige Mensch, sondern der von Fiirsorge vollkommen
abhangige neugeborene Mensch. Und bei aller Entwicklung im Lebenslauf bleibt diese
Verwiesenheit auf Andere und die Abhangigkeit von ihnen verandert bestehen. Das Mo-
dell der Verfligung liber subjektive Freiheitsrechte und deren Verteidigung gegen Andere
blendet aus, dass die personale Entwicklung von Sozial- und Freiheitsfahigkeit die Anderen
existenzermoglichend braucht. Es reicht bei weitem nicht hin, dass sie Freiheitsraume
nicht beschranken oder bedrohen.

26 pieser Abschnitt stiitzt sich, teils wortlich, auf Bernhard Laux, Kritik liberaler Freiheit. Eine freiheitstheoretische
Konzeption sozialer Gerechtigkeit, in: Paul Kirchhof, Religion und Glaube als Grundlage einer freien Gesellschaft,
Freiburg/Br. 2023, 252-261, hier 252-255.

27 |mmanuel Kant, Uber den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht fur die Praxis, in:
Koniglich PreuRische Akademie der Wissenschaften (Hg.), Kants’s gesammelte Schriften, Bd. 8, Berlin 1969, 273-
313; 289.

28 Kant, Gemeinspruch, 290.

59



Menschen haben keine Freiheit, sie schaffen sie miteinander und fiireinander.

Nicht nur die personale Freiheitsfahigkeit, sondern auch die sozialen Freiheitsmdglichkei-
ten verdanken sich sozialen Beziehungen und Verhaltnissen, die von Anderen vor uns ge-
schaffen wurden, in die wir treten und im weiteren Verlauf dann auch in Verbindung mit
Anderen fortsetzen und verandern. Materielle Artefakte, kulturelle Bestdnde sowie sozi-
ale Ordnungen und Institutionen fiihren Freiheitsmoglichkeiten mit sich, die niemand fir
sich allein schaffen kann, sondern die nur gemeinschaftlich erzeugt werden kénnen. Men-
schen sind deshalb flireinander nicht zuerst Grenze ihrer Freiheit, sondern Bedingung der
Moglichkeit von Freiheit. Zu diesem Prozess der gemeinschaftlichen Ermoéglichung und
Schaffung von Freiheit gehort auch der Staat, der, wenn er als eine Institution der Freiheit
verstanden werden soll, Freiheit nicht nur negativ sichern darf. Die zentrale Vorgabe fir
den deutschen Staat in Art. 20 der Verfassung bestimmt ihn nicht nur als féderal und de-
mokratisch, sondern auch als sozial. In der Sozialstaatsvorgabe driickt sich aus, dass die in
den vorhergehenden Artikeln gewahrleisteten Grund- und Freiheitsrechte der sozialen Er-
moglichung bedirfen und das politische Gemeinwesen eine Verantwortung dafir tGber-
nehmen muss.

Der Gebrauch der Freiheit hangt also entscheidend davon ab, dass es soziale Verhaltnisse
und gesellschaftliche Institutionen gibt, die die erforderlichen Freirdume und Ressourcen
zur Entwicklung und zum Gebrauch der individuellen Freiheit bieten; und dass Menschen
solidarisch miteinander die Freiheitsmoglichkeiten flireinander schaffen. Damit rickt
nochmals Gerechtigkeit ins Blickfeld, denn gesichert werden sollen reale Freiheiten fir
alle.

4. Soziale Freiheit und Gerechtigkeit

Der wechselseitige Zusammenhang von Freiheit und Gerechtigkeit zeigt sich zum einen in
den Grundlagen der Moral und zum anderen in gesellschaftlichen Verhaltnissen, auf die
sich sozialethische Kritik und Gestaltungsimpulse richten.

Als Grundlage aller Moral ist Freiheitsfahigkeit der Person im Sinne von Willens- und von
Handlungsfreiheit vorauszusetzen. Die Bestimmung und Rechtfertigung moralischer Pra-
xis wiederum bezieht sich auf einen —wie auch immer formulierten — Universalisierungs-
grundsatz, der alle jeweils Betroffenen gleichermafSen bei der Rechtfertigung von morali-
schen Regeln einbezieht (oder zumindest berlcksichtigt, wenn sie, etwa als noch nicht
Geborene, nicht teilnahmefahig sind). In diesem ,alle” und ,gleichermafien” driickt sich
schon jene Anerkennung als Gleiche aus, die neben der Anerkennung als Freie zu den Aus-
gangsbedingungen der Moral gehort und dazu fiihrt, dass die unter diesen Voraussetzun-
gen legitimierten Normen und Gesetze den Anspruch der Gerechtigkeit erheben diirfen.

60



Gerechtigkeit bezieht sich zugleich zentral auf die wirkliche Freiheit in gesellschaftlichen
Verhéltnissen, wie die Positionen von Rawls und Sen besonders verdeutlichen kénnen. Sie
ist also ausgerichtet auf gerechte Freiheit und auf eine freiheitsfordernde Gerechtigkeit,
die zugleich als soziale Gerechtigkeit bestimmt werden muss. Die Verbindung von Gerech-
tigkeit und Freiheit verlangt namlich gesellschaftliche Bedingungen, die fiir alle reale Frei-
heitsmoglichkeiten bieten. Die Bindung der Freiheit an praktische Vernunft, die alle gleich-
ermalen bericksichtigt, ,transferiert Willkirfreiheit in verniinftige Freiheit“2°.

Das Gut Freiheit, seine Ausgestaltung, Regelung und Sicherung wird in praktischen Diskur-
sen unter der Perspektive der Gerechtigkeit verhandelt — aber nicht als ein Gut neben an-
deren, denn gesellschaftliche Freiheit ist schon Bedingung der Moglichkeit von Gerechtig-
keitsdiskursen, ganz besonders in politischen Offentlichkeiten. Gerechtigkeit und Freiheit
sind auf das engste aufeinander verwiesen.

Der Freiheitsbezug der Gerechtigkeit muss allerdings in konkreten Debatten nicht immer
bis zum Ende ausgezogen werden. Man kann Tausch-, Verteilungs-, Bedarfs-, Leistungs-
und Teilhabegerechtigkeit in den verschiedenen sozialen Bereichen auch gerechtigkeitsin-
tern diskutieren, und der Freiheitsbezug ist manchmal — etwa in den materiellen Tausch-
prozessen —weniger offensichtlich. Aber letztlich wendet sich Gerechtigkeit gegen Unfrei-
heit, gegen beschrdankte und ungleiche Lebensmdoglichkeiten und zielt auf die Sicherung
oder Gewinnung wirklicher und verniinftiger Freiheit. Sen diskutiert diesen Gesichtspunkt
in Auseinandersetzung mit Rawls’ Konzept der Grundgtter, die Sen als , Allzweckmittel”
bezeichnet. Es ware, so der Hinweise von Sen, aber auch moglich, ,Freiheit unmittelbar
einzuschatzen, ohne die Mittel aufzuzahlen, mit deren Hilfe man sie erreichen kann“39,

Freiheit und Gerechtigkeit schliefen weitere normative Grundorientierungen der Sozial-
ethik nicht aus. Die Wiirde des Menschen bleibt ein fundamentaler Ausgangspunkt: In der
wechselseitigen Anerkennung als Freie und Gleiche und in der Bestimmung von Gerech-
tigkeit und Freiheit als Grundanforderungen an gesellschaftliche Verhaltnisse driicken sich
elementare Aspekte gesellschaftlicher Verhaltnisse aus, die der Wiirde des Menschen ent-
sprechen. Auch die Sozialprinzipien bleiben als Begriindungen und Konkretisierungen
mittlerer Reichweite bedeutsam.

Bei aller Emphase im Reden von Freiheit und Gerechtigkeit darf schlieBlich nicht iberse-
hen werden, dass diese in der Sozialethik besonders in ihrem Mangel, als Ungerechtigkeit
und Unfreiheit, kritisch zu thematisieren sind, und die Kimpfe um Freiheit und Gerechtig-
keit ins Blickfeld riicken. Gegen

29 Habermas, Verninftige Freiheit (s. Anm. 15), 759.
30 Sen, Idee der Gerechtigkeit (s. Anm. 23), 261.

61



ungerechte Unfreiheit, gegen diese vorfindliche Unvernunft gilt es, die Realisierung ver-
nlnftiger Freiheit zu beférdern.

5. Resiimee

Im Gang der Argumentation wurde deutlich, dass Gerechtigkeit und Freiheit in ihrer Ver-
wiesenheit und in ihrer wechselseitigen Interpretation die grundlegenden normativen An-
forderungen an die Gestaltung gesellschaftlicher Verhaltnisse darstellen. Wenn akzeptiert
ist, dass Freiheit zu den zentralen normativen Bestimmungsgriinden sozialethisch legiti-
mierungsfahiger gesellschaftlicher Verhaltnisse zahlt, und wenn das Konzept realer Frei-
heit fir alle entsprechend entfaltet wird, ist es moglich, erstens schiefe Entgegensetzun-
gen von Gerechtigkeit und Freiheit als fatale Fehlkonzeptionen zu erweisen und zweitens
enggefiihrte liberale Freiheitskonzeptionen und wirtschaftliche Liberalisierungsprozesse
gerade hinsichtlich ihres Mangels an Freiheitlichkeit und Freiheitssicherung zu kritisieren.

Anlasse dafir gibt es genligend. Riickblickend kann man auf die Debatten um SchutzmaR-
nahmen in der Corona-Pandemie, aktuell und vorausschauend auf die MaBhahmen zur
Begrenzung der Erderwdarmung verweisen3! Staatliche Regeln zum Gesundheitsschutz
bzw. zur Begrenzung der Erderwdarmung wurden und werden in einem einflussreichen
Denkmuster, das individuelle Willkiurfreiheit als MaRstab ansetzt, als freiheitswidrig ge-
brandmarkt, wiewohl diese Regeln die Freiheit aller als Ziel haben.

Ob sie im Konkreten solcher Freiheit dienen und ihre Freiheitsbilanz gerecht ist, dariiber

darf und muss dann mit Argumenten unter freien und gerechten Bedingungen auch ge-
stritten werden. Das geblihrt diesem normativen Grundprinzip.

31 Vgl. Michelle Becka/Johannes Ulrich, Herausgeforderte Freiheit. Konturen eines Begriffs von Freiheit mit anderen
(Kirche und Gesellschaft 495), Monchengladbach 2022.

62



