
 

 

 

 

Durch Jesu Gnadentrieb soll meine 

Orgel klingen 

 

Die Späth-Orgeln 

in der 

St. Oswaldkirche 

und Dreieinigkeitskirche Regensburg 

 

Inauguraldissertation 

zur Erlangung der Doktorwürde der Fakultät für Philosophie, Kunst-, 

Geschichts- und Gesellschaftswissenschaften der 

Universität Regensburg 

 

vorgelegt von 

Martina Ursula Topp 

aus Regensburg 

 

 

 

 

 

 

 

Regensburg 2023  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Erstgutachter:    Prof. Dr. Hans-Christoph Dittscheid 

 

Zweitgutachter:   Prof. Dr. David Hiley   



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gewidmet 

Jörg Traeger (in memoriam) und Christian Kroll 

  



 

DANKSAGUNG 

 

Vorliegende Dissertation hat ihre Anfänge in meiner unter Betreuung von 

Prof. Dr. Jörg Traeger entstandenen Magisterarbeit „Die Späthorgel in der 

St. Oswaldkirche zu Regensburg“, deren Erkenntnisse fortgeführt und um die Orgel 

in der Dreieinigkeitskirche erweitert wurden. Prof. Dr. Traeger hat durch seine 

offene, umfassende und fächerübergreifende Lehre und Arbeitsweise meine eigene 

wissenschaftliche Sicht und Methodik entscheidend geprägt. Ihm verdanke ich auch 

die Anregung mein Thema zur Promotion auszubauen. 

Ich bin Herrn Prof. Dr. Hans-Christoph Dittscheid von Herzen dankbar, dass er 

nach dem Tod von Prof. Dr. Traeger die entstandene Lücke ausfüllte, mich als 

Doktorandin annahm, nie den Glauben an meine Arbeit verlor und mir mit seinem 

umfangreichen Wissen als Doktorvater mit Rat und Tat zur Seite stand. 

Ein besonderer Dank gilt meinem Zweitgutachter Prof. Dr. David Hiley für seinen 

musikwissenschaftlichen Blick, seine Offenheit gegenüber kunsthistorischen 

Vorgehens- und Betrachtungsweisen, sowie für seine zahlreichen wertvollen 

Hinweise und Vorschläge. 

Bedanken möchte ich mich bei den Personen, die mir ihre Abbildungen zur 

Verfügung gestellt haben und dadurch einen entscheidenden Beitrag zu meiner 

Arbeit geleistet haben: Herrn Prof. Dr. Hans-Christoph Dittscheid, Herrn Stefan 

Effenhauser (Stadt Regensburg), Herrn Werner Hofbauer, Herrn Uwe Moosburger 

und Herrn Dr. Martin Weindl. 

Mein Dank gilt auch Herrn Imre Kosa für seine tatkräftige Unterstützung bezüglich 

Formatierungsfragen und Layout. 

Besonders verbunden bin ich meinem Mann, Christian Kroll, der mich immer 

wieder anspornte, mir mit seinem musikalischen, kirchengeschichtlichen und 

instrumentenkundlichen Wissen wichtige Hilfestellungen leistete und mich als 

unermüdlicher Korrekturleser auf der Zielgeraden zur Promotion begleitete. 

  



 

 

BAND I: TEXTTEIL 

 

INHALTSVERZEICHNIS 

I. EINLEITUNG ...................................................................................................... 8 

II. FORSCHUNGSSTAND ................................................................................... 12 

III. HISTORISCHE UND IKONOLOGISCHE VORAUSSETZUNGEN ........... 17 

III.1. Orgelgehäuse und Orgelprospekt ............................................................................. 17 

III.2. Die Entwicklung des Orgelgehäuses bis in das 18. Jahrhundert .............................. 18 

III.3. Überlegungen zur Ästhetik der Orgel: Die Schönheit von Klang und Optik ........... 21 

III.4. Symbolische Voraussetzungen ................................................................................. 23 

III.5. Die Orgel als Musikinstrument der Kirche .............................................................. 31 

IV. DIE ORGELLANDSCHAFT DES BAROCK IN REGENSBURG .............. 40 

IV.1. Die Orgel in St. Emmeram ....................................................................................... 40 

IV.2. Die Orgel in St. Georg, Prüfening ............................................................................ 41 

IV.3. Die Orgel in der Dominikanerkirche St. Blasius ..................................................... 42 

IV.4. Die Orgel in St. Johann ............................................................................................ 43 

IV.5. Die Orgel in der Niedermünsterkirche ..................................................................... 43 

IV.6. Die Orgel in St. Andreas, Stadtamhof ...................................................................... 45 

IV.7. Die zerstörte Orgel in der Obermünsterkirche ......................................................... 46 

V. ENTWURFSPRAXIS ...................................................................................... 48 

V.1. Urheberschaft der Gehäuseentwürfe ......................................................................... 48 

V.2. Entwurfszeichnungen ................................................................................................ 52 

VI. DAS ORGELBAULICHE OEUVRE FRANZ JACOB SPÄTHS.................. 59 

VI.1. Der Orgelbauer: Franz Jacob Späth ......................................................................... 59 
VI.1.1. Biografie und Firmengeschichte ....................................................................... 59 
VI.1.2. Späths Bedeutung als Instrumentenbauer ......................................................... 61 

VI.2. Der Sachverständige: Christoph Stolzenberg ........................................................... 66 
VI.2.1. Biografie ........................................................................................................... 66 



 

VI.2.2. Bedeutung und Sachverständigentätigkeit in Regensburg ................................ 68 

VI.3. Die Orgel in der St. Oswaldkirche ........................................................................... 69 
VI.3.1. Der Kirchenraum .............................................................................................. 69 

VI.3.1.1. Lage und Patrozinium ............................................................................... 69 
VI.3.1.2. Baugeschichte und Beschreibung .............................................................. 70 
VI.3.1.3. Ausstattung ................................................................................................ 73 

VI.3.1.3.1. Die Bilderzyklen ................................................................................ 73 
VI.3.1.3.1.1. Die Deckengestaltung des Langhauses ....................................... 74 
VI.3.1.3.1.2. Die Emporen ............................................................................... 75 

VI.3.1.3.2. Der Chorbereich ................................................................................. 77 
VI.3.1.3.3. Weitere Ausstattungsstücke ............................................................... 79 

VI.3.1.3.3.1. Die Kanzel .................................................................................. 79 
VI.3.1.3.3.2. Der Engel am Chorbogen ........................................................... 80 
VI.3.1.3.3.3. Das Schnitzwerk auf der Westemporenbrüstung ........................ 81 

VI.3.2. Entstehungsgeschichte der Orgel ...................................................................... 82 
VI.3.2.1. Vorgängerinstrumente ............................................................................... 82 
VI.3.2.2. Die Späth-Orgel ......................................................................................... 86 
VI.3.2.3. Umbauten und Restaurierungen ................................................................ 90 

VI.3.3. Beschreibung des Instruments ........................................................................ 100 
VI.3.3.1. Technische Beschreibung ........................................................................ 100 
VI.3.3.2. Das Gehäuse ............................................................................................ 102 

VI.3.3.2.1. Das Untergehäuse ............................................................................ 102 
VI.3.3.2.2. Die Spielanlage ................................................................................ 104 
VI.3.3.2.3. Das Obergehäuse ............................................................................. 108 
VI.3.3.2.4. Der Schmuck auf der Gehäusedecke ............................................... 112 

VI.3.4. Ikonographische Betrachtungen zum Gehäuseschmuck ................................. 116 
VI.3.5. Einordnung in den Kirchenraum .................................................................... 132 

VI.4. Die Orgel in der Dreieinigkeitskirche .................................................................... 135 
VI.4.1. Der Kirchenraum ............................................................................................ 136 

VI.4.1.1. Lage und Patrozinium ............................................................................. 136 
VI.4.1.2. Baugeschichte und Beschreibung ............................................................ 136 
VI.4.1.3. Ausstattung .............................................................................................. 139 

VI.4.1.3.1. Der Altar .......................................................................................... 139 
VI.4.1.3.2. Die Kanzel ....................................................................................... 141 
VI.4.1.3.3. Emporen und Gestühl....................................................................... 143 

VI.4.2. Entstehungsgeschichte der Orgel .................................................................... 143 
VI.4.2.1. Vorgängerinstrumente ............................................................................. 144 
VI.4.2.2. Die Späth-Orgel ....................................................................................... 145 
VI.4.2.3. Umbauten des 19. Jahrhunderts ............................................................... 147 
VI.4.2.4. Maßnahmen des 20. Jahrhunderts ........................................................... 153 
VI.4.2.5. Der Bau der Bach-Orgel .......................................................................... 166 

VI.4.3. Beschreibung des Instruments ........................................................................ 174 
VI.4.3.1. Technische Beschreibung ........................................................................ 175 
VI.4.3.2. Das Gehäuse ............................................................................................ 176 

VI.4.3.2.1. Das Untergehäuse ............................................................................ 177 
VI.4.3.2.2. Das Obergehäuse ............................................................................. 178 

VI.4.4. Ikonographische Betrachtungen zum Gehäuseschmuck und Einordnung in den 

Kirchenraum ............................................................................................................... 183 

VI.5. Vergleich der beiden Gehäuse ............................................................................... 191 

VI.6. Einordnung der beiden Werke in die Regensburger Orgellandschaft des 

18. Jahrhunderts .............................................................................................................. 194 



 

VII. ZUSAMMENFASSUNG ............................................................................ 199 

VIII. LITERATURVERZEICHNIS .................................................................... 204 

VIII.1. Archivalien und Quellen ..................................................................................... 204 
VIII.1.1. Archiv der Regensburger Kantorei (ARK) .................................................. 204 
VIII.1.2. Landeskirchliches Archiv Regensburg (LKAR) .......................................... 207 
VIII.1.3. Archiv der Firma G. F. Steinmeyer GmbH & Co. KG, Oettingen (StA) ..... 208 
VIII.1.4. Evang.-Luth. Gesamtkirchenverwaltung Regensburg (GKVR) .................. 209 
VIII.1.5. Stadtarchiv Regensburg (STAR) ................................................................. 210 

VIII.2. Publizierte Quellen .............................................................................................. 210 

VIII.3. Sekundärliteratur ................................................................................................. 212 
 

BAND II: ANHANG ........................................................................................... 224 
 



 8 

 

I. EINLEITUNG 

„Wie wohl die Orgeln in erster Linie für das Gehör und zu Gottes 

Lob wie zur Betrachtung himmlischer Dinge und zur Hilfe den 

göttlichen Sängern gebauet werden – So ist es doch nicht desto-

weniger eine Zier der Kirchen, wenn die Orgel ein rechtes An-

sehen hat und durch schickliche Figuren und Gemälde zur An-

dacht reizt.“1 

Als die Orgel im dritten vorchristlichen Jahrhundert – wohl von dem griechischen 

Mechaniker Ktesibios von Alexandrien2 – erfunden wurde, war trotz ihrer raschen 

Verbreitung nicht absehbar, welche herausragende musikalische und kulturelle Be-

deutung ihr bis in unsere Zeit zukommen würde. Als ursprünglich ingenieur-

technische Meisterleistung entwickelte sie sich im Laufe ihrer mehr als zwei-

tausendjährigen Geschichte zum zentralen Instrument der abendländischen, christ-

lichen Kirche.  

Gemäß der Definition von Curt Sachs ist die Orgel „ein Aerophon (Lufttöner) aus 

skalamäßig gestimmten Eintonpfeifen, die durch ein Gebläse gespeist und durch 

Klaviaturen eingeschaltet werden.“3 Erich Valentin ergänzt diese Hauptbestand-

teile – Pfeifenwerk, Gebläse, Klaviaturen – noch um das Element, das Schwerpunkt 

vorliegender Betrachtung ist: „zum Ganzen kommt gewissermaßen als Rahmen das 

Gehäuse (mit dem Prospekt). Diese Bestandteile geben als Summe die Orgel […]“4 

Als einziges Instrument ist sie infolgedessen nicht an strenge bauliche Vorschriften 

gebunden. Die Umsetzung dieser Bestandteile kann in Bezug auf Dimensionierung, 

Positionierung, Materialverwendung und technische Ausführung frei variieren. 

Außerdem vermag es die Orgel verschiedene Klangfarben in beliebiger Anzahl in 

einem Werk zu vereinen. Das führte dazu, dass sich die Orgel in ihrer Bau-

geschichte über die Jahrhunderte hinweg fortwährend weiterentwickelte – jedoch 

nicht im Sinne einer stetigen Verbesserung, sondern einer Anpassung an die je-

weiligen Erfordernisse ihrer Zeit, Umgebung und Funktion. Die Bestrebung sie mit 

 
1 SCHLICK, Arnolt: Spiegel der Orgelmacher und Organisten, Heidelberg 1511, Flade, Ernst (Hrsg.), 

Neudruck, Kassel 1951, S. 15. 
2 JAKOB, Friedrich: Die Orgel. Orgelbau und Orgelspiel von der Antike bis zur Gegenwart, 

Mainz 1977, S. 11. 
3 Zitiert nach JAKOB: Die Orgel, S. 10. 
4 VALENTIN, Erich: Handbuch der Musikinstrumentenkunde, Regensburg 1954, S. 356. 



9 

 

neuen Klangfarben, den Registern, auszustatten bewirkte, dass immer größere Or-

gelwerke entstanden. Bereits die antiken Orgeln zeichneten sich durch die Ver-

wendung von kostbaren Materialien und vereinzeltem Zierrat aus, um ihren Wert 

auch optisch zu versinnbildlichen. Eine Entwicklung, die mit dem Einzug der Orgel 

in den Kirchenraum und ihrer aufgrund technischer Neuerungen zunehmenden 

Größe an Bedeutung gewann. Die Orgelgehäuse boten sich für eine künstlerische 

Gestaltung geradezu an.  

Dazu kam, dass der Orgel wegen ihrer Geschichte und besonderen Bauform zuneh-

mend symbolische Bedeutung zukam, die auch optisch an den Orgelgehäusen dar-

gestellt wurde. Durch ihr modifizierbares Erscheinungsbild kann die künstlerische 

Ausgestaltung architektonischer, malerischer oder skulpturaler Art sein. Damit 

wurde das Instrument zum Gegenstand aller drei Gattungen der bildenden Kunst. 

Spätestens seit der Zeit des Barocks zählt die Orgel zu den am aufwendigsten ge-

stalteten Ausstattungsstücken des Kirchenraums. In ihrer liturgischen Bedeutung 

konnte sie sich den Rang eines vierten Prinzipalstücks neben Altar, Kanzel und 

Taufstein erobern. 

Dennoch ist zu beobachten, dass der Orgel in der kunstgeschichtlichen Betrachtung 

wenig Aufmerksamkeit zukommt, von einigen Ausnahmen, die im anschließenden 

Forschungsstand referiert werden, abgesehen. Die bisherige Forschung hat sich da-

bei hauptsächlich mit der künstlerischen Entwicklung des Orgelprospekts und der 

Frage der Urheberschaft der Gehäuseentwürfe beschäftigt. Die vorliegende Arbeit 

möchte diese Ansätze um den symbolisch-ikonologischen Sinngehalt, der sich in 

Gestaltung und Zierrat der Orgel zeigt, erweitern. Da dieser in der Barockzeit sei-

nen Höhepunkt erreicht, wird er exemplarisch anhand von zwei Orgelgehäusen aus 

dem 18. Jahrhundert ausführlich dargestellt. Es handelt sich um die beiden einzig 

erhaltenen Orgelwerke des renommierten Regensburger Instrumentenbaumeisters 

Franz Jacob Späth (1714-1786) in der St. Oswaldkirche und Dreieinigkeitskirche 

Regensburg. Ihr Denkmalcharakter ist durch den Aspekt bereichert, dass es sich bei 

ihnen um die einzigen überkommenen Barockorgeln bzw. -gehäuse Regensburgs 

handelt, die für evangelische Kirchen in der ehemaligen protestantischen, freien 

Reichsstadt errichtet wurden. 



 10 

Der Arbeit wird ein Teil vorangestellt, der die historischen, ikonologischen und 

musiktheoretischen Voraussetzungen zum Verständnis der Orgel allgemein be-

handelt. Da die Untersuchung auch instrumentenkundliche Bereiche berücksichtigt, 

wird dieser durch eine kurze Begriffserklärung von Orgelgehäuse und Orgel-

prospekt eingeleitet. Er soll die Grundlage zum symbolischen Verständnis der Or-

gel bilden. Anhand von Beispielen aus bildender Kunst und Literatur wird auf-

gezeigt, dass sich das Verständnis des Sinngehalts der Orgel bis in den Behand-

lungszeitraum tradiert hat und den Betrachtern des 18. Jahrhunderts durchaus prä-

sent und verständlich war. 

Zur besseren Einordnung und um Vergleiche zur bestehenden Orgellandschaft zie-

hen zu können, werden im darauffolgenden Kapitel die weiteren bekannten ba-

rocken Orgelwerke Regensburgs kurz vorgestellt. 

Aufgrund seiner Komplexität war ein Orgelneubau im 18. Jahrhundert in der Regel 

nicht mehr das Werk eines einzelnen Meisters. Es zeichnete sich im süddeutschen 

Raum zunehmend die Tendenz ab Kirchenräume zu erschaffen, die in Architektur 

und Ausstattung ein möglichst einheitliches ästhetisches Konzept vertraten. Auch 

wenn die behandelten Werke erst nach Fertigstellung der Sakralbauten entstanden, 

lässt sich deutlich erkennen, dass sie auf den sie umgebenden Raum abgestimmt 

wurden. Deshalb wird im Weiteren die Frage nach der Urheberschaft der Prospekt-

entwürfe behandelt. 

Den Hauptteil bildet die kunsthistorische Betrachtung der schwerpunktmäßig be-

handelten Orgeln. Die Orgel der St. Oswaldkirche war bereits Inhalt der Magister-

arbeit der Verfasserin. Im vorliegenden Text sollen die damals gefundenen Erkennt-

nisse weitergeführt, vertieft und durch die Forschungen zur Dreieinigkeitskirchen-

orgel erweitert werden. Ziel ist es erstmals eine möglichst vollständige Doku-

mentation der vorhandenen, teilweise schwer zugänglichen Quellen zur Ent-

stehungsgeschichte der Instrumente und ihrer geschichtlichen und baulichen Ent-

wicklung bis ins 21. Jahrhundert vorzulegen. Letzteres ist notwendig, da die Orgeln 

als Musikinstrumente im Verlauf ihres mehrere Jahrhunderte langen Bestehens dem 

jeweiligen Zeitgeschmack und ihrer liturgischen Funktion unterworfen waren und 

so immer wieder Umbaumaßnahmen ausgesetzt wurden. Hierbei werden auch die 

technischen Daten referiert, die bei den Instrumenten Auswirkungen auf ihre opti-



11 

 

sche Erscheinung haben. Daneben erfolgt eine ausführliche Beschreibung der Or-

gelwerke, des Kirchenraums und der wichtigsten Ausstattungsstücke, die in Korre-

lation zu den Instrumenten stehen. 

Neben dem Bestreben das orgelbauliche Oeuvre Späths umfassend zu dokumentie-

ren, soll in besonderer Weise das an den Gehäusen umgesetzte ikonologische und 

symbolische Konzept herausgearbeitet und entschlüsselt werden. Dabei wird auf 

die Grundlagen aus den vorangegangenen Kapiteln zurückgegriffen und diese 

durch den Befund an den Werken ergänzt. Gerade hier werden neue Erkenntnisse 

erwartet. 

Abschließend sollen die beiden protestantischen Orgelwerke mit den zeitgenössi-

schen Instrumenten in den katholischen Kirchen verglichen werden, um Entwick-

lungen, Gemeinsamkeiten und Unterschiede innerhalb der barocken Regensburger 

Orgellandschaft aufzuzeigen. 

Ziel dieser Arbeit ist es, die Orgel anhand zweier Beispiele stärker in den Fokus 

kunstgeschichtlicher Betrachtung zu stellen und die bisherigen wissenschaftlichen 

Arbeiten auf diesem Gebiet um die Auseinandersetzung mit der symbolischen Be-

deutung des Instruments und seinem ikonologischen Inhalt zu bereichern. 



 12 

II. FORSCHUNGSSTAND 

Eine detaillierte wissenschaftliche Auseinandersetzung mit den orgelbaulichen 

Werken Franz Jacob Späths ist bis zur Beschäftigung der Autorin mit diesem 

Thema bisher ausgeblieben. In der musikwissenschaftlichen Literatur zu dem im 

18. Jahrhundert bedeutenden und berühmten Instrumentenmacher werden seine 

Orgelbauten nur kurz erwähnt. Selbst in der Kunstwissenschaft ist zu beobachten, 

dass in Veröffentlichungen zu Kirchenbauten, in denen die Orgel eines der wich-

tigsten Ausstattungsstücke darstellt, diese in der Regel nur am Rande mit wenigen 

beschreibenden Sätzen behandelt wird. Das mag daran liegen, dass die Orgel als 

Musikinstrument weitgehend der organologischen und musikwissenschaftlichen 

Betrachtung überlassen wird. Ihr Charakter als eigenständiges Kunstwerk, das op-

tisch und inhaltlich direkten Einfluss auf die Wirkung des Sakralraums hat, wird 

außer Acht gelassen. Dabei handelt es sich gerade bei der barocken Orgel mit ihren 

vielfältigen künstlerischen Gestaltungsmöglichkeiten um ein interessantes Betäti-

gungsfeld kunsthistorischer Auseinandersetzung. 

Einen ersten Schritt in diese Richtung stellte die Magisterarbeit der Verfasserin un-

ter dem Titel „Die Späth-Orgel in der St. Oswaldkirche zu Regensburg“5 dar, auf 

der diese Arbeit basiert. Einige der dort gewonnenen Ergebnisse sind in Kurzform 

als Artikel in Mälzels Magazin unter „Kunst im Kirchenraum. 250 Jahre Späth-

Orgel in St. Oswald, Regensburg“6 publiziert. Zur Orgel in der Dreieinigkeitskirche 

liegt ein Aufsatz in der Festschrift zum 60. Geburtstag von Prof. Hans-Christoph 

Dittscheid vor.7 Im Folgenden werden die aufgeworfenen Fragestellungen durch 

neue Erkenntnisse ergänzt, vertieft und zusammengeführt. In Bezug auf die Bauge-

schichte der behandelten Orgeln wurde überwiegend Quellenmaterial ausgewertet. 

Dieses wurde hauptsächlich dem Landeskirchlichen Archiv Regensburg, dem 

Archiv der Regensburger Kantorei, dem Stadtarchiv Regensburg und dem Archiv 

der Firma Steinmeyer entnommen und wird zum Teil im Text wörtlich zitiert. 

 
5 TOPP, Martina: Die Späth-Orgel in der St. Oswaldkirche zu Regensburg, Magisterarbeit, 

Regensburg 1999. 
6 TOPP, Martina: Kunst im Kirchenraum. 250 Jahre Späth-Orgel in St. Oswald, Regensburg, in: 

Mälzels Magazin, Zeitschrift für Musikkultur in Regensburg, Müller, Uwe (Hrsg.), 3. Jg., Nr. 4, 

S. 4-9, Regensburg 2000. 
7 TOPP, Martina: Sanctae Trinitati Sacrum. Die Orgel in der Dreieinigkeitskirche zu Regensburg, in: 

Roma Quanta Fuit. Beiträge zur Architektur-, Kunst- und Kulturgeschichte von der Antike bis zur 

Gegenwart, Festschrift für Hans-Christoph Dittscheid zum 60. Geburtstag, Dietl, Albert; Dobler, 

Gerald; Paulus, Stefan und Schüller, Hans (Hrsg.), S. 655-678, Augsburg 2010. 



13 

 

Neuere Zeitzeugnisse, besonders den Orgelneubau in der Dreieinigkeitskirche 

betreffend, wurden von der Evangelisch-Lutherischen Gesamtkirchenverwaltung 

Regensburg zur Verfügung gestellt.  

Im Zuge des Einbaus eines neuen Spielwerks in das historische Gehäuse der Drei-

einigkeitskirchenorgel erschien eine Festschrift, die u. a. Artikel des ausführenden 

Orgelbauers Hendrik Ahrend8, des verantwortlichen Sachverständigen Christoph 

Reinhold Morath9 und der Kunsthistorikerin Rosa Micus10 enthält. Diese 

Publikation beschäftigt sich überwiegend mit der neueren Geschichte des 

Instruments. Die Baugeschichte der Orgel wird hier, mangels tiefer gehender 

Nachforschungen, nur lückenhaft wiedergegeben. Die Betrachtungen zum 

ikonographischen Wert und Inhalt des Orgelgehäuses sind in weiten Teilen 

spekulativ und dürften im Hinblick auf die Adressaten der Festschrift gesehen 

werden. 

Zur Entstehung der Oswaldorgel sei der Aufsatz in der Festschrift zur Restaurierung 

der Oswaldkirche von Kirsten Ruhwandl11 hervorgehoben. Ruhwandl referiert 

erstmals die Baugeschichte der Orgel anhand von Quellen. Der vorgefundene 

Befund konnte durch neues Material erweitert werden. 

Zur Bearbeitung des symbolischen Gehalts der Orgel wurden mehrere spartenüber-

greifende Publikationen z. B. aus den Bereichen Linguistik, Theologie und 

Musikwissenschaft herangezogen. Exemplarisch genannt seien die „Studien zur 

Symbolik der Musikinstrumente im Schrifttum der alten und mittelalterlichen 

Kirche“ von Helmut Giesel12. Es handelt sich um eine Stoffsammlung, die u. a. 

Zitate zur Orgel in der frühen christlichen Literatur enthält. Die im Text 

angegebenen Stellen wurden nachgeschlagen und verwertet. Hieraus ließen sich 

einige Erkenntnisse zum symbolischen Verständnis der Orgel exzerpieren. 

 
8 AHREND, Hendrik: Eine Bachorgel für Regensburg. Gedanken eines Orgelbauers, in: Die 

Bachorgel in der Dreieinigkeitskirche Regensburg, Bachorgel Regensburg-Förderverein e.V. 

(Hrsg.), S. 27-45, Regensburg 2020. 
9 MORATH, Christoph Reinhold: Eine „neue“ Königin für Regensburg. Zur Konzeption der „Bach-

Orgel“ in der Dreieinigkeitskirche Regensburg, in: Die Bachorgel in der Dreieinigkeitskirche 

Regensburg, Bachorgel Regensburg-Förderverein e.V. (Hrsg.), S. 47-81, Regensburg 2020. 
10 MICUS, Rosa: Dreieinigkeit. Bau, Ausstattung, Orgelprospekt, in: Die Bachorgel in der 

Dreieinigkeitskirche Regensburg, Bachorgel Regensburg-Förderverein e.V. (Hrsg.), S. 89-99, 

Regensburg 2020. 
11 RUHWANDL, Kirsten: Geschichte der Orgeln in der St. Oswaldkirche, in: Festschrift anläßlich der 

Festwochen nach der Restaurierung der St. Oswald-Kirche, S. 21-32, Regensburg 1991. 
12 GIESEL, Helmut: Studien zur Symbolik der Musikinstrumente im Schrifttum der alten und 

mittelalterlichen Kirche. Von den Anfängen bis zum 13. Jahrhundert, Regensburg 1978. 



 14 

Zur Entstehung des Orgelgehäuses und Orgelprospekts und seiner künstlerischen 

Urheberschaft liegen mehrere Veröffentlichungen aus dem letzten Jahrhundert vor. 

Erwähnt werden sollen die Schriften von Karl-Ludwig Skutsch13, Walther Kauf-

mann14, Herbert Weiermann15, Georg Brenninger16, Ulrich Asper17, sowie Her-

mann Fischer und Theodor Wohnhaas18. Diese Werke können als Ausgangspunkt 

für die vorliegende Arbeit gesehen werden, da sie überblicksartig die wichtigsten 

Stationen in der Stilentwicklung des Orgelgehäuses anhand von Beispielen aufzei-

gen. Teilweise werden grundsätzliche Überlegungen zum Sinngehalt des Zierrats 

der Orgel referiert. Weiermann geht allgemein auf verschiedene tradierte ikonolo-

gische Motive beim Schmuck des Gehäuses ein und nennt dazu Beispiele. Er schil-

dert die Orgel als „ein geheiligtes Instrument mit den Zeichen christlicher 

Symbolik“ 19, deren Bedeutung einerseits auf den schriftlichen Quellen und anderer-

seits auf der direkten Betrachtung des Kunstwerks basiere. Dabei bedauert er, dass 

die Beschäftigung damit zu selten sei und nicht über ganz allgemeine Ansätze hin-

ausreiche. Auch verurteilt er die spätestens seit dem 18. Jahrhundert gebräuchliche 

Bezeichnung „Zierrat“ für den Gehäuseschmuck, weil dieser Terminus den eigent-

lichen Sinngehalt zur reinen Dekoration degradiere.20 Diese Arbeit möchte einen 

Beitrag liefern, der seinen Ansatz weiterverfolgt. 

Klaus Könner beschäftigt sich in seiner Schrift „Der süddeutsche Orgelprospekt des 

18. Jahrhunderts“21 tiefer gehend mit der Frage der künstlerischen Autorschaft. In 

 
13 SKUTSCH, Karl-Ludwig: Zur künstlerischen Entwicklung des Orgelprospekts in Deutschland bis 

in das 18. Jahrhundert, Dissertation, Breslau 1930. 
14 KAUFMANN, Walther: Der Orgelprospekt in stilgeschichtlicher Entwicklung, Mainz 19392. 
15 WEIERMANN, Herbert: Der süddeutsche Orgelprospekt des 17. und 18. Jahrhunderts, Dissertation, 

München 1956. 
16 BRENNINGER, Georg: Orgeln in Altbayern, München 1978. 
17 ASPER, Ulrich: Typologie des Orgelprospekts im 17. und 18. Jahrhundert in Deutschland, in: 

Musik und Gottesdienst 36, Heft 5, Basel 1982. 
18 FISCHER, Hermann und WOHNHAAS, Theodor: Personalprospekte im altbayerischen 

Barockorgelbau, in: Jahrbuch des Vereins für christliche Kunst in München e.V., 16, Festschrift für 

Norbert Lieb zum 80. Geburtstag, München 1987. 

Das Autorenteam hat zahlreiche Artikel zum Orgelbau geschrieben. Einige finden in der Arbeit 

Verwendung. 
19 WEIERMANN: Der süddeutsche Orgelprospekt des 17. und 18. Jahrhunderts, S. 85. 
20 WEIERMANN: Der süddeutsche Orgelprospekt des 17. und 18. Jahrhunderts, S. 85 f. 
21 KÖNNER, Klaus: Der süddeutsche Orgelprospekt des 18. Jahrhunderts. Entstehungsprozeß und 

künstlerische Arbeitsweisen bei der Ausstattung barocker Kirchenräume, in: Tübinger Studien zur 

Archäologie und Kunstgeschichte, Bd. 12, Tübingen 1992. 

Könner war als Vertreter des Bayerischen Landesamtes für Denkmalpflege als Gutachter beim Neu-

bau der Bach-Orgel in der Dreieinigkeitskirche tätig. 



15 

 

diesem Zusammenhang diskutiert er auch die in vorhergehenden Publikationen auf-

gestellten Thesen. Nach einer allgemeingefassten Einführung in die Problematik 

des Orgelbaus des 18. Jahrhunderts betrachtet er die beiden Orgelwerke von Otto-

beuren und Salem genauer. Angefügt ist ein umfangreicher Katalogteil, der auch 

die beiden Entwurfszeichnungen aus dem Historischen Museum Regensburg ent-

hält, die in dieser Arbeit genauer betrachtet werden.22  

Ein ähnlicher Ansatz, wie der der vorliegenden Arbeit, findet sich in der neueren 

Literatur in der Dissertationsschrift von Bernhard Buchstab23. Die primär kunstge-

schichtlich angelegte Abhandlung beschäftigt sich exemplarisch mit der Orgel als 

Repräsentationsobjekt in den Thüringer Schlosskapellen unter besonderer Berück-

sichtigung der Architektur der sakralen Räume. Hier werden auch die geschichtli-

chen, theologischen und liturgischen Voraussetzungen dargelegt. Die Betrachtung 

des Figurenschmucks der behandelten Werke erfolgt hauptsächlich im Hinblick auf 

die architektonische Einbindung der Instrumente und ihren Repräsentationscharak-

ter. Der Einschätzung Buchstabs „die visuelle Anbindung [der Orgelwerke in 

Schlosskapellen] an die liturgisch-musikalische Funktion, besonders aber an das 

höfische Umfeld und die Integration in den Gesamtraum unterscheiden sie in ihrer 

Gestaltung von den Orgeln im städtischen, vor allem aber im ländlichen Be-

reich“24, kann so pauschal für die süddeutsche, barocke Orgellandschaft nicht 

zugestimmt werden, wie im Folgenden ausgeführt wird. 

Zum Leben des Erbauers der Orgeln, Franz Jacob Späth, ist vor allem die Disserta-

tion „Die Regensburger Klavierbauer Späth und Schmahl und ihr Tangentenflügel“ 

von Heinrich Herrmann25 aus dem Jahr 1928 zu erwähnen. Herrmann beschäftigt 

sich hauptsächlich mit Späths Tätigkeit als Klavierbauer und mit dessen Erfindung, 

dem sogenannten Tangentenflügel. Auf den Orgelbau wird hier nicht weiter einge-

gangen. Dennoch liefert Herrmann als erster eine vollständige Biografie Späths, die 

in späteren Veröffentlichungen immer wieder zitiert wird. 

 
22 Die beiden Entwurfszeichnungen aus dem Plankonvolut der Dreieinigkeitskirche werden in Ka-

pitel V.2. behandelt. 
23 BUCHSTAB, Bernhard: Orgelwerke und Prospektgestaltung in Thüringer Schlosskapellen. Visua-

lisierung sakraler Musikinstrumente im höfischen Kontext, Inauguraldissertation, Philipps-Univer-

sität Marburg, Marburg 2003. 
24 BUCHSTAB: Orgelwerke und Prospektgestaltung in Thüringer Schlosskapellen, S. 12. 
25 HERRMANN, Heinrich: Die Regensburger Klavierbauer Späth und Schmahl und ihr Tangenten-

flügel, Dissertation, Erlangen 1928. 



 16 

Die Orgeln in der St. Oswaldkirche und Dreieinigkeitskirche werden in mehreren 

Publikationen erwähnt, aber nie näher betrachtet. Häufig findet sich nur ein Ab-

druck der Dispositionen. Von Eberhard Kraus werden sie in die Reihe „Historische 

Orgeln in der Oberpfalz“26 eingeordnet. Kraus bringt eine kurze Beschreibung der 

Gehäuse, einige Daten zur Baugeschichte und einen Abdruck der Dispositionen. Da 

das Buch 1990 erschienen ist, zeigen sowohl die Registeraufstellungen, als auch die 

Fotos, den Zustand vor den letzten Restaurierungs- bzw. Neubaumaßnahmen. 

Da die Arbeit einen sehr weit gespannten Themenbereich umfasst – sie behandelt 

u. a. Bereiche der Musik-, Kirchen- und Kunstgeschichte – wurde noch weitere Li-

teratur zugezogen, die hier nicht eigens genannt werden soll. Die verwendeten Ab-

handlungen können dem Text und den Fußnoten entnommen werden. Hier sollen 

an geeigneter Stelle auch die Ergebnisse der oben genannten kunstgeschichtlichen 

Forschungen in den Kontext eingebunden diskutiert werden.  

 
26 KRAUS, Eberhard: Historische Orgeln in der Oberpfalz, München-Zürich 1990. 



17 

 

III. HISTORISCHE UND IKONOLOGISCHE VORAUSSETZUNGEN 

Im folgenden Kapitel werden zunächst die notwendigen Grundlagen zum Verständ-

nis der Orgel dargestellt. Diese setzen sich hauptsächlich aus dem allgemeingülti-

gen Sinngehalt der Orgel, der historischen Entstehung des Orgelprospekts 

bzw. -gehäuses und der praktischen Verwendung des Instruments im Gottesdienst 

zusammen. Wo es sich anbietet, werden Vergleichsbeispiele und Parallelen zu Re-

gensburger Kunst- und Orgelwerken angeführt. Eingeleitet wird dieses Kapitel mit 

einer kurzen Begriffserklärung zum Orgelgehäuse und Orgelprospekt. 

III.1. Orgelgehäuse und Orgelprospekt 

Für eine kunstgeschichtliche Betrachtung sind vor allem das Gehäuse und der 

Prospekt der Orgel von Bedeutung. Als Gehäuse wird die äußere, meist hölzerne 

Umkleidung einer Orgel bezeichnet. Das Gehäuse verstärkt die Resonanz und leitet 

den Schall in die gewünschte Richtung, es übernimmt statische Aufgaben, indem 

es z. B. die Windladen trägt oder das Instrument mit dem Mauerwerk verbindet, es 

verhindert unerwünschte Einblicke in die nicht eigens künstlerisch gestalteten Teile 

des Instruments und schützt Pfeifen und Spielwerk vor Verschmutzung. 

Das Orgelgehäuse gliedert sich in das Untergehäuse, auch Unterbau oder Unterge-

schoß – seltener Orgelstuhl27 – genannt, das z. B. die Wellenbretter, Bälge etc. be-

inhaltet und das Obergehäuse oder Obergeschoß, das den größten Teil des Pfeifen-

werks beherbergt.28 

Die Schauseite der Orgel wird Prospekt, Front, in der älteren Literatur auch Struktur 

oder Orgelgesicht genannt. Im engeren Sinn wird unter Prospekt nur die in der Front 

stehende erste Reihe der Haupt- oder Prinzipalpfeifen verstanden. Zur Unterschei-

dung findet sich hier oftmals der Terminus Pfeifenprospekt. 

Eine Orgel kann mehr als eine Schauseite besitzen. Hier spricht man von einem 

Werk mit Doppel- oder Janusprospekt. 

Sowohl dem Orgelgehäuse als auch dem Orgelprospekt kommen neben den tech-

nischen und akustischen Bestimmungen auch ästhetische Aufgaben zu. Die künst-

lerische Gestaltung einer Orgel erfolgt mit architektonischen Mitteln, sowie durch 

 
27 Als Orgelstuhl wird auch die konsolartige Empore einer Schwalbennestorgel bezeichnet. 
28 Zu den verwendeten orgelbaulichen Fachbegriffen findet sich im Anhang ein Glossar. 



 18 

Bildhauerei und Malerei. Dazu kommen Arbeiten aus dem kunsthandwerklichen 

Bereich. 

Ziele der optischen Ausstattung einer Orgel sind z. B. die harmonische Eingliede-

rung des Instruments in den Raum, die Verdeutlichung des inneren Aufbaus des 

Spielwerks und – gerade in der Barockzeit – die Versinnbildlichung des theologi-

schen, liturgischen und symbolischen Gehalts der Orgel und ihrer Musik.29 

III.2. Die Entwicklung des Orgelgehäuses bis in das 18. Jahrhundert 

Die antike Orgel besaß noch kein eigenes Gehäuse, ihre Pfeifen standen offen auf 

der Windlade. Dennoch zeigte sich schon ein gewisser Gestaltungswille, der bereits 

über allein technisch motivierte Ausführungszwänge hinausging. So finden sich bei 

mehreren antiken Schriftstellern, wie Philon von Byzanz und Heron von 

Alexandria, Beschreibungen, die den äußeren Aufbau der Werke mit dem eines 

Altars vergleichen.30 Selbst mechanische Details, wie z. B. die Ventile des 

Pumpengebläses, wurden künstlerisch überformt. So stellt ihre Ausführung in Form 

kleiner, sich bei Betrieb auf und ab bewegender kupferner Delphine, wie sie bei 

Vitruv31 (Abb. 1) beschrieben werden, einen inhaltlichen Bezug zu dem den 

Luftdruck im Kolben regulierenden Wasser her. 

Für die byzantinische Zeit ist die Verwendung kostbarster Materialien, wie Gold 

und Silber, die als Überzug bzw. sogar massiv verwendet wurden, im Orgelbau 

nachweisbar.32 

Bei den ersten Kirchenorgeln im frühen Mittelalter wurde wohl aufgrund der un-

einsichtigen Aufstellung der Instrumente im Chorraum kein Wert auf die Gestal-

tung von Gehäuse und Prospekt gelegt. Funktionale, kastenähnliche Überbauten 

 
29 Die Angaben beziehen sich hier hauptsächlich auf Kirchenorgeln, die in dieser Arbeit ausschließ-

lich behandelt werden. Je nach Orgeltyp können oben genannte Aufgaben ent- bzw. noch weitere 

anfallen. 
30 DEGERING, Hermann: Die Orgel ihre Erfindung und ihre Geschichte bis zur Karolingerzeit, in: 

Bibliotheca organologica, Volume 64, Buren 1989, S. 8 (vgl. auch HERON von Alexandria: Druck-

werke und Automatentheater, griechisch und deutsch, Schmidt, Wilhelm (Hrsg.), Leipzig 1899, 

Kap. XLII. 9, S. 193). 

Diese hier wohl noch rein formale Parallele sollte spätestens seit der Gotik auch inhaltlich unter-

mauert werden. 
31 VITRUV: Zehn Bücher über Architektur, übersetzt und mit Anmerkungen versehen von 

Fensterbusch, Curt (Hrsg.), Buch X, Kapitel VIII, Darmstadt 1976, S. 492 und S. 493. 
32 JAKOB: Die Orgel, S. 82. 



19 

 

dienten zur klanglichen Verstärkung und als Schutz vor Witterung und Verschmut-

zung.33 

Die älteste überlieferte Beschreibung eines Orgelgehäuses findet sich in der 

„Schedula diversarum artium“ des Theophilus Presbyter (um 1070-nach 1125),34 

obwohl es sich dabei lediglich um eine mittels Seilzugs zu bedienende Staubhaube 

über einer Windlade handelte, der rein schützende Funktion zukam. Diese textilen 

Abdeckungen waren noch bis ins 14. Jahrhundert gebräuchlich.35 

Zahlreiche technische Neuerungen im Orgelbau ab dem 14. Jahrhundert, z. B. die 

Erfindung des Pedals, die steigende Registerzahl und damit die Zunahme an Wind-

laden führten zu immer größeren Instrumenten. Die Orgelwerke wurden nun häufig 

als Schwalbennestorgeln im Langhaus der Kirchen angebracht. Dazu dürften neben 

akustischen Gründen auch Platzprobleme geführt haben. Mit dem neuen Aufstel-

lungsort und der vergrößerten Fläche bot sich die Orgel als künstlerisch zu gestal-

tendes Ausstattungsstück an. Die Pfeifen wurden nicht mehr, wie z. B. beim Porta-

tiv, Positiv oder Regal rein nach der Tonhöhe in den Prospekt eingestellt, sondern 

symmetrisch in Pfeifenfelder aufgeteilt. Einzelne eher additiv zugefügte ornamen-

tale Zierstücke fanden Verwendung. Größere Flächen, wie die dem gotischen Altar 

entlehnten Flügeltüren, waren anfangs hauptsächlich mit Malereien versehen.36 

Insgesamt ist zu beobachten, dass sich die Orgel optisch immer mehr an die Gestal-

tung des Altars anpasste37 und in ihrer künstlerischen Ausführung dem Zeitge-

schmack folgte. Dabei stand der Orgelgestaltung die gleiche Themenauswahl zur 

Verfügung wie dem Altar. Lediglich Passionsszenen finden sich praktisch nicht an 

den Gehäusen der Instrumente.38 

 
33 BRENNINGER, Georg: Orgeln in Altbayern, 2. überarbeitete und erweiterte Auflage, Mün-

chen 1982, S. 27. 
34 PRESBYTER, Theophilus: Schedula diversarum artium, Revidierter Text, Übersetzung und Appen-

dix von Ilg, Albert (Hrsg.), Nachdruck der Ausgabe von 1874, Bd. 1, in: Quellenschriften für Kunst-

geschichte und Kunsttechnik des Mittelalters und der Renaissance, Eitelberger von Edelberg 

(Hrsg.), Bd. 7, Osnabrück 1970, S. 314. 

Vgl. OLBRICH, Harald (Hrsg.): Lexikon der Kunst. Architektur, Bildende Kunst, Angewandte Kunst, 

Industrieformgestaltung, Kunsttheorie, Bd. 5, Leipzig 1993, S. 301 f. 
35 JAKOB: Die Orgel, S. 80. 
36 EBERLEIN, Roland: Die Geschichte der Orgel, Köln 2011, S. 403-406. Vgl. JAKOB: Die Orgel, 

S. 35-39. 
37 SUPPER, Walter: Orgelbau, in: Die Evangelische Kirchenmusik. Handbuch für Studium und Pra-

xis, Valentin, Erich und Hofmann, Friedrich (Hrsg.), Regensburg o. J., S. 375 f. 
38 WEIERMANN: Der süddeutsche Orgelprospekt des 17. und 18. Jahrhunderts, S. 103. 



 20 

Mit der Einführung der Mehrmanualigkeit wurden weitergehende architektonische 

Anordnungen innerhalb der Instrumente notwendig. Die jetzt immer größer dimen-

sionierten Werke fanden nach 1600 auch auf einer eigenen Empore, oft im Westen 

dem Altar gegenüber, Aufstellung.39 So wurden Teile dem Hauptwerk aufgesetzt 

(Oberwerk oder Kronwerk) oder im Rücken des Organisten an der Emporenbrüs-

tung angebracht (Rückpositiv). In der Renaissance zeigte sich die Tendenz die In-

strumente vermehrt auch mit skulptural gestalteten Ornamenten und Figuren aus-

zuschmücken, die sich bis in den Spätbarock zu einem Höhepunkt der Gehäusege-

staltung steigern sollte. 

Die Prospekte des 17. Jahrhunderts zeichnen sich meist durch einen schlanken Auf-

bau in Flachfeldern aus. Sie können je nach architektonischem Rahmen ein- bis 

neunteilig gegliedert sein. Eine Verzierung der Pfeifen, wie sie im norddeutschen 

und niederländischen Raum zu finden ist, kommt im süddeutschen Raum nur ver-

einzelt vor. 

Oft spiegelt sich an der Schauseite der Orgel die technische Anlage des Klangkör-

pers wider. Türme und Pfeifenfelder lassen den sogenannten Werkaufbau erken-

nen.40 

Die anfangs noch flach gehaltenen Pfeifenfelder werden im Lauf des Barocks durch 

eine konvexe, konkave oder s-förmige Linienführung bereichert. Die Türme kön-

nen auf rundem, eckigem oder trapezförmigem Grundriss stehen. 

In Süddeutschland löste man sich im Spätbarock zunehmend vom Werkaufbau der 

Orgel. Das Instrument wurde immer mehr zum architektonischen Gestaltungsmittel 

der Kirchenräume.41 Die Technik und die optimale akustische Ausrichtung wurde 

oft gestalterischen Komponenten unterworfen. Als Konsequenz ergab sich auch die 

 
39 BRENNINGER: Orgeln in Altbayern, S. 27. 
40 OLBRICH: Lexikon der Kunst, Bd. 5, S. 301 f. 
41 EBERLEIN: Die Geschichte der Orgel, S. 435. Eberlein gibt hier als Beispiel auch die Orgel in der 

Dreieinigkeitskirche an. 

Vgl. BRENNINGER: Orgeln in Altbayern, S. 27. 



21 

 

Verwendung von sogenannten „blinden“ Pfeifen im Prospekt.42 Die Optik des In-

struments spielte nun eine herausragende Rolle. Spätbarock und Rokoko bilden so 

einen Gipfel der künstlerischen Prospekt- und Gehäusegestaltung. 

III.3. Überlegungen zur Ästhetik der Orgel: Die Schönheit von Klang und Op-

tik 

Als technische Meisterleistung wurde die im dritten vorchristlichen Jahrhundert 

entstandene hydraulis bereits bei zahlreichen antiken Schriftstellern erwähnt. 

Durch Vitruv43 und Heron44 sind, wie oben bereits aufgeführt, detaillierte Konstruk-

tionsbeschreibungen (Abb. 1 und Abb. 2) des Instruments überliefert.45 Vitruv er-

wähnt die optischen Vorzüge der ersten Orgelarchetypen, indem er sie als das Auge 

und Ohr ergötzend und den Sinnen schmeichelnd beschreibt: „[…] quae 

delectationibus oculorum et aurium usu sensus eblandiantur.“ 46 

Neben die Begeisterung über die mechanische Beschaffenheit der Wasserorgel trat 

also gleichzeitig die Bewunderung ihrer ästhetisch künstlerischen Qualitäten. So 

nennt Plinius der Ältere Ktesibios, den Erfinder der hydraulis, in seiner „Naturalis 

historia“ in einer Reihe mit den berühmtesten antiken Baumeistern, wie Chersi-

phron (den Erbauer des Artemistempels zu Ephesos) oder Dinochares (den Stadt-

planer von Alexandria) und zählt die Erfindung der Wasserorgel infolgedessen zu 

den wichtigsten kulturellen Errungenschaften.47  

Besondere Anerkennung fand der Klang des Musikinstruments. Cicero verglich 

z. B. im dritten Buch seiner Gespräche in Tusculum den Orgelton mit den feinsten 

kulinarischen und sinnlichen Genüssen, wie dem Geschmack von geräuchertem 

Fisch oder dem Duft von Rosen und Parfüm.48 

 
42 BRENNINGER: Orgeln in Altbayern, S. 27 f.  

Blinde Pfeifen sind nicht klingend und dienen rein optischen Zwecken. 
43 VITRUV: Zehn Bücher über Architektur, Buch X, Kapitel VIII, S. 490-495. 
44 HERON: Druckwerke und Automatentheater, Kap. XLII, S. 193. 
45 Interessant ist hier, dass Vitruv als der ältere Schriftsteller eine technisch fortentwickeltere Form 

der Orgel beschreibt als Heron. 
46 VITRUV: Zehn Bücher über Architektur, Buch X, Kapitel VII, S. 490. 
47 C. PLINIUS SECUNDUS D. Ä.: Naturkunde, lateinisch-deutsch, Buch VII, Anthropologie, König, 

Roderich (Hrsg.), München 1975, S. 92-93. 
48 CICERO, Marcus Tullius: Tusculanarum Disputationum. Ad M. Brutum Libri Quinque, erklärt von 

Tischler, Gustav (Hrsg.), Bd. II, Buch III-V, Berlin 18878, S. 29. 



 22 

Die besondere Wertschätzung des Instruments drückt sich auch in seiner optischen 

Gestaltung und Verzierung, sowie in seiner Darstellung in der bildenden Kunst aus. 

So bezeugen die Funde kleiner antiker Öllämpchen in Orgelform aus einer Kera-

mikwerkstatt in Karthago, dass auch die äußere Form des Instruments geschätzt 

wurde (Abb. 3). Auch auf spätantiken Kontorniaten wurden Orgeln abgebildet 

(Abb. 4). Verwendung fand die antike Orgel im Zirkus, bei Gastmählern, bei Mu-

sikwettbewerben und bei Theateraufführungen. 

Ihr künstlerischer Rang manifestiert sich in den im Orgelbau verwendeten Materi-

alien. So fanden gerade in byzantinischer Zeit kostbarste Edelmetalle, wie Gold und 

Silber, Verwendung.49 

Auch in die christliche Bildmotivik fand die Orgel Eingang. Frühe Beispiele finden 

sich im Rahmen der Marienverehrung. Orgelspielende Engel sind im Zusammen-

hang mit der Thematik der „Marienkrönung“ (Abb. 5 und Abb. 6) und der „Him-

melfahrt“ (Abb. 7 und Abb. 8) oder der „Madonna im Rosenhag“ (Abb. 9) zu be-

obachten. Auch für Regensburg lässt sich hier mit der Darstellung eines portativ-

spielenden Engels am Hauptportal des Doms ein Beispiel anführen (Abb. 8).50  

In der Folge blieb die Orgel, wie viele andere Musikinstrumente, Gegenstand der 

bildenden Kunst. Hier gelang es ihr neben dem geistlichen auch den weltlichen Be-

reich für sich einzunehmen (Abb. 11). Ein Engel mit Portativ befindet sich z. B. 

auch im Regensburger Reichsaal des Alten Rathauses (Abb. 10). 

Dass das Instrument auch noch im 17. und 18. Jahrhundert nicht nur aufgrund seiner 

musikalischen Vorzüge bewundert wurde, lässt sich anhand von mehreren zeitge-

nössischen Schriften belegen. So bewertet es Athanasius Kircher in seiner 1662 

erschienenen „Musurgia universalis“ mit folgenden Worten: 

„Die Orgel ist unter allen pneumatischen Instrumenten gleich-

sam das compendium und epitome, also auch das allerschönste 

und vollkommendste; […] und nichts ist mit derselben zu verglei-

chen / nichts ist auch dieser sichtbaren Welt ehnlicher / als ein 

Orgel.“51 

 
49 JAKOB: Die Orgel, S. 25. 
50 Mariologische Symbolik taucht auch auf zahlreichen Orgelgehäusen auf. Für Regensburg seien 

die Werke in St. Georg (Prüfening) und in der Dominikanerkirche (mit dem Monogramm der 

Gottesmutter) erwähnt (Abb. 33 und Abb. 34). Die enge Verbindung zwischen Maria und der Orgel 

zeigt sich ferner darin, dass der Titel „Ancilla domini“ als Synonym der Gottesgebärerin und der 

Orgel Verwendung findet (vgl.: JAKOB: Die Orgel, S. 9). 
51 KIRCHER, Athanasius: Musurgia universalis, liber III, Schwäbisch Hall 1662, S. 115. 



23 

 

Auf den Punkt bringt es Wolfgang Amadeus Mozart (1756-1791), wenn er in einem 

im Oktober des Jahres 1777 verfassten Brief an seinen Vater erklärt: 

„Die Orgel ist doch in meinen Augen und Ohren der König aller 

Instrumenten.“52 

Interessanterweise stellt hier der Komponist den optischen Eindruck sogar noch vor 

den akustischen. 

In der Barockzeit wurde auf die künstlerische Gestaltung der Orgel verstärkt Wert 

gelegt. Teilweise konnte es nun sogar dazu kommen, dass sich eine Gemeinde für 

ein musikalisch-technisch schlechteres Instrument entschied, nur weil dieses über 

einen ansprechenderen Prospektentwurf verfügte.53 Hier zeigt sich deutlich, dass es 

zeitweise möglich war, dass die äußerliche Qualität des Musikinstruments über 

seine musikalische Bestimmung – Klangschönheit und technische Zuverlässigkeit 

– triumphieren konnte. 

Dieses Kapitel sollte anhand einiger Beispiele verdeutlichen, dass die Orgel, ob-

wohl genuin Musikinstrument, nicht nur wegen ihrer klanglichen, sondern beson-

ders auch aufgrund ihrer optischen Qualitäten geschätzt wurde und wird. In ihr ver-

schmelzen, wie bei keinem anderen Musikinstrument, Sehen und Hören zu einer 

untrennbaren Einheit. Die Orgel visualisiert die vergängliche Musik, die selber nur 

im augenblicklichen Erklingen lebendig ist und macht sie so dauerhaft sichtbar. 

Dadurch wird sie nicht nur zum fruchtbaren Gegenstand musikwissenschaftlicher 

und organologisch-instrumentenkundlicher, sondern gerade auch kunsthistorischer 

Forschung. 

III.4. Symbolische Voraussetzungen 

Bei der ikonologischen und ikonographischen Betrachtung der Orgel ist es wichtig 

ihre allgemeingültigen symbolischen Bedeutungsebenen zu berücksichtigen. Diese 

ergeben sich aus verschiedenen Faktoren, wie dem etymologischen Ursprung ihres 

Namens, ihrer Entstehungsgeschichte und aus ihren technischen Besonderheiten. 

Auch wenn nicht immer alle Inhalte auf ein bestimmtes Instrument eins zu eins 

 
52 Brief vom 17. Oktober 1777, in: MOZART, Wolfgang Amadeus: Briefe und Aufzeichnungen, her-

ausgegeben von der internationalen Stiftung Mozarteum Salzburg, gesammelt und erläutert von 

Bauer, Wilhelm A. und Deutsch, Otto Erich, Bd. 2, 1777-79, Kassel-Basel-London-New York 1962, 

S. 70. 
53 KÖNNER: Der süddeutsche Orgelprospekt des 18. Jahrhunderts, S. 15. 



 24 

übertragen werden können, soll festgehalten werden, über welchen reichen symbo-

lischen Hintergrund die Orgel verfügt. Im folgenden Abriss werden die wichtigsten 

Elemente zum Verständnis der Orgel angeführt und mit literarischen und kunstge-

schichtlichen Beispielen belegt. 

Die Orgel ist ein Instrument vielschichtiger symbolischer und allegorischer Bedeu-

tung. Schon die zahlreichen Übersetzungsmöglichkeiten des lateinischen Substan-

tivs organum, das sich vom griechischen organon ableitet, lassen mannigfache 

Deutungsmöglichkeiten und Vergleiche zu. So kann organum Werkzeug, Instru-

ment, Sinneswerkzeug, Körperorgan, Musikinstrument und Orgel bedeuten. Die 

antiken Orgeln wurden üblicherweise als organa hydraulica, oder verkürzt als 

hydraulis oder hydra bezeichnet. Erst seit dem 4. Jahrhundert n. Chr., als die Balg-

orgel die Wasserorgel weitgehend ersetzt hatte, wurde auch organum ohne das er-

gänzende Adjektiv hydraulicum für die Orgel verwendet.54 

Doch bereits Augustinus sah, basierend auf der etymologischen Herleitung des Be-

griffs organum von Musikinstrument, die Orgel im Sinne eines pars pro toto als 

Antitypus der von König David in den alttestamentarischen Gottesdienst eingeführ-

ten Musikinstrumente.55 Der israelitische König wird in einer Miniatur aus dem 

13. Jahrhundert infolgedessen sogar als Orgelspieler abgebildet (Abb. 15). 

Auch an barocken Orgelgehäusen, bzw. an Orgelemporen ist König David ein be-

liebter und sinnreicher Schmuck. Hierfür finden sich in Regensburg mit den Orgeln 

in St. Andreas (Abb. 37 und Abb. 38) und in der Alten Kapelle (Abb. 42) zwei 

Beispiele. In St. Rupert ziert der Harfe spielende König das Fresko über der Orgel 

(Abb. 41). An der unteren Nordempore in der St. Oswaldkirche ist David gleich 

zweimal dargestellt (Abb. 78-81). Hier allerdings ohne näheren Bezug zur Orgel 

bzw. Orgelempore.56 So gesehen muss es sich also nicht unbedingt um Über-

setzungsschwierigkeiten57 handeln, wenn die in der Septuaginta bzw. in der Vulgata 

verallgemeinert mit organon oder organum bezeichneten Musikinstrumente in der 

 
54 JAKOB: Die Orgel, S. 9. 
55 LURKER, Manfred (Hrsg.): Wörterbuch der Symbolik, Stuttgart 19915, S. 539. 
56 Die s-förmig geschwungenen Pfeifenfelder am Orgelprospekt werden aufgrund ihrer optischen 

Ähnlichkeit zu dem Saiteninstrument Harfenfelder genannt. Sie können so als Reminiszenz an den 

alttestamentarischen Herrscher gesehen werden. 
57 Vgl. JAKOB: Die Orgel, S. 22. 



25 

 

bildenden Kunst in Form einer Orgel abgebildet werden (Abb. 12). Die Orgel kann 

hier vielmehr als Symbol für alle anderen Musikinstrumente verstanden werden. 

Diesen Gedanken griff auch Forkel auf, wenn er die Orgel in seiner „Allgemeinen 

Geschichte der Musik“ als das „große Instrument aller Instrumente“58 bezeichnete. 

Diese These wurde durch die technische Besonderheit der Orgel noch untermauert. 

Da sie über zahlreiche Pfeifen verfügt, die sich zu unterschiedlich klingenden Stim-

men vereinen, sah man in ihr mehrere Musikinstrumente zu einem neuen Instru-

ment verbunden.59 In diesem Sinn schreibt auch Michael Praetorius 1619 im „Syn-

tagma musicum“: 

„In summa die Orgel hat und begreifft alle andere Instrumenta 

musica, groß und klein / wie die nahmen haben mögen / alleine 

in sich.“60  

Durch den bereits im 14. Jahrhundert gebräuchlichen Ehrentitel „König“ bzw. spä-

ter auch „Königin“ der Instrumente61 erhielt die Orgel schließlich endgültig den 

Vorzug vor allen anderen Musikinstrumenten. 

Der Vergleich der Orgel mit einem lebenden Organismus – sowohl tierischer als 

auch menschlicher Natur – ist ebenfalls auf die etymologischen und technischen 

Merkmale des Instruments zurückzuführen. Nach dieser bereits im frühen Chris-

tentum62 verbreiteten Anschauung verbinden sich in der Orgel, wie bei einem le-

bendigen Körper, verschiedene Glieder oder Organe zu einem, durch den Wind at-

menden und tönenden Leib. Dass dieses Gedankengut im Barock noch bekannt war, 

beweist wiederum Praetorius: 

„Ja man könte wol sagen / daß die Orgel ein künstlich gemachtes 

Thier sey / welches durch hülff der Lufft oder Windes und 

Mänschlicher Hände / gleichsam rede / klinge / singe / und mo-

duliere, werde auch mit allerhand zierligkeit / un so mercklichen 

grossen Unkosten in die Kirchen gesetzt […]“ 

 Im Verlauf des Textes heißt es weiter: 

 
58 FORKEL, Johann Nicolaus: Allgemeine Geschichte der Musik, Bd. 2, Leipzig 1801, S. 352. 
59 Zahlreiche Register tragen die Namen anderer Musikinstrumente z. B. Flöte, Gambe, Trompete, 

Oboe etc. Außerdem werden Pfeifen weiter Mensur ‚Flöten’ und enger Mensur ‚Streicher’ genannt. 
60 PRAETORIUS, Michael: De Organographia. Zweiter Teil des Syntagma musicum, Wolfen-

büttel 1619, Gurlitt, Wilibald (Hrsg.), Originalgetreuer Nachdruck, Kassel 1929, S. 85. 
61 Diese Bezeichnung findet sich schon bei dem französischen Dichter und Komponisten Guillaume 

de Machaut (um 1300-1377). Vgl. JAKOB: Die Orgel, S 8. und HASELBÖCK, Hans: Vom Glanz und 

Elend der Orgel. Ein Quellenlesebuch, Zürich und Mainz 1999, S. 18. 
62 GIESEL: Studien zur Symbolik der Musikinstrumente im Schrifttum der alten und mittelalterlichen 

Kirche, S. 168 f. 



 26 

„Wird derowegen die Orgel wegen ihrer Hochheit nicht unge-

reumbt dem Menschlichen Leibe verglichen, welcher in verrich-

tung seines Ambts von der Seelen dirigieret und geleitet wird. 

Denn gleich wie die Orgel mit höchster belüstigung der Men-

schen Augen auff sich locket, und mit jren süssen Thon und lieb-

lichen klang (durch hülff und zulassung deß Windes, welcher 

gleichsamb der Orgel Seele ist) die Ohren erfüllet und erweichet: 

Also auch der Mensch / in dem er anderer Leutte Augen auff sich 

ziehet, so nimbt er durch seine süsse und liebliche wolberedsam-

keit der Zuhörer Ohren ein / und gibt mit den worten die innerli-

che Gedancken / so im Herzen verborgen sind, zuerkennen. Fer-

ner so referiren vnd zeigen die Blaßbälge die Lunge an; Die 

Pfeiffen die Kehle oder Lufftröhre; die Clavier kommen gar fein 

mit den Zehnen uberein; der aber der Orgel Thon künstlich gibt, 

ist an stat der Zungen / un wenn er mit der Hände artlichen be-

wegung un künstlichen geschwindigkeit darauff schlegt / un es 

lieblich lautent macht, so redet er gleichsam uffs zierlichste.“63 

Eine wichtige Rolle im Rahmen des Organismusgedankens spielt die Luft, welche 

die Orgel zum Klingen bringt. So diente Tertullian (ca. 160-220 n. Chr.) die 

hydraulis, deren Erfindung er sehr rühmt, in seiner um das Jahr 209 n. Chr. entstan-

denen Schrift „De Anima“ als bildliches Beispiel für das Wirken der unteilbaren 

Seele: 

„Betrachte das wunderbare Geschenk, das uns Archimedes ge-

macht hat: die Wasserorgel! Sie hat so viele Glieder, so viele 

Teile, Gelenke, Tonkanäle, Verstärkungen des Schalles, so viele 

Verbindungen der Tonarten, so viele Reihen von Pfeifen, und al-

les bildet doch nur ein Instrument. Der Hauch, der dort durch 

den Druck des Wassers flötet, wird darum nicht in Teile zerteilt, 

weil er in Teilen angewendet wird, seiner Substanz nach ist er 

einer, den Verrichtungen nach hingegen geteilt. Dem Strato, Äne-

sidemus und Heraklit lag dieses Beispiel nicht fern: denn auch 

sie halten an der Einheit der Seele fest, welche, durch den ganzen 

Körper verbreitet und überall sie selbst, durch die Sinne wie der 

Luftstrom im Rohr durch die Löcher in verschiedener Weise zum 

Vorschein kommt, nicht sowohl zerschnitten als vielmehr ver-

teilt.“64 

Die Luft, welche die Orgel betreibt, wird im Orgelbau „Wind“ genannt. Der grie-

chische Begriff lautet pneuma. Pneuma bedeutet übersetzt zunächst „Hauch“ und 

 
63 PRAETORIUS: De Organographia, S. 86 f. Praetorius zitiert hier ‚Hieronymus Diruta Italus’, ge-

meint ist Girolamo Diruta (*1561), der Verfasser von ‚Il Transilvano’ (Venedig 1593), einem der 

ersten Lehrwerke für Orgel- und Cembalospiel. 

Eine Form der Personifizierung der Orgel hat sich in unserem Sprachgebrauch erhalten. Noch heute 

redet man davon, dass „die Orgel spielt“. 
64 TERTULLIAN: Sämtliche Schriften, aus dem lateinischen übersetzt von Kellner, Karl Ad. Heinrich 

(Hrsg.), Bd. 1, Köln 1882, S. 307. 



27 

 

„Atem“. Zusätzlich wird damit in der stoischen Philosophie das umfassende, all-

durchdringende Prinzip der Natur, in der Gnosis das von der Materie unterschie-

dene, rein geistige Prinzip und in der christlichen Theologie der „Heilige Geist“ 

bezeichnet. Auf diesen Auslegungsmöglichkeiten basierend diente die Orgel zahl-

reichen frühchristlichen Schriftstellern als bildlicher Vergleich mit dem Heiligen 

Geist und seiner Wirkung in Wort und Lehre.65 Die Anbringung von Heilig-Geist-

Tauben an Orgelgehäusen, in Regensburg z. B. an der Späth-Orgel von St. Oswald 

(Abb. 115 und Abb. 116), zeigt wie präsent diese Vorstellung im barocken Orgel-

bau noch war. 

Zwischen den Orgelpfeifen und dem menschlichen Sprachorgan wurde eine große 

Ähnlichkeit erkannt. Die Stimme wurde wie die Orgel zur Gruppe der Aerophone 

gezählt. Die Vielteiligkeit der Orgel, die stimmig zu einem großen Ganzen verbun-

den ist, wurde als Symbol für Harmonie und Concordia gedeutet. So können die 

Pfeifen für die Predigenden, für die Kirchenlehrer oder sogar für die Verbreitung 

der Heiligen Schrift stehen.66 Die Orgel ist wie der Altar und die Kanzel Ort und 

Sinnbild für die Verkündigung des Gotteswortes. Interessant ist in diesem Zusam-

menhang die Tatsache, dass der Orgelton aufgrund seiner Entstehung durch ein Ge-

bläse theoretisch ewig ist.67 Auch hier lässt sich eine Parallele zum christlichen 

Verständnis von Gott, dem ewigen Vater, und der Kraft des Evangeliums herstellen. 

Bei der Betrachtung der Schriften der frühchristlichen Kirchenlehrer muss beachtet 

werden, dass die Orgel hier in einem rein weltlichen Zusammenhang gesehen 

wurde. Als Kircheninstrument wurde sie, da man sie als Symbol römischer Deka-

denz verachtete, strikt abgelehnt. Das schloss nicht aus, dass man ihren Klang 

schätzte und sie aufgrund ihrer technischen Vorzüge für bildliche Vergleiche her-

anzog. Erste Orgeleinbauten sind in Kirchen spätestens ab dem 10. Jahrhundert 

 
65 GIESEL: Studien zur Symbolik der Musikinstrumente im Schrifttum der alten und mittelalterlichen 

Kirche, S. 169. 
66 BUTZEL, Günter und JACOB, Joachim (Hrsg.): Metzler Lexikon literarischer Symbole, 

Stuttgart 2008, S. 259. 
67 Diesen Gedanken nimmt auch das Kunstprojekt Halberstadt von John Cage (1912-1992) auf. 



 28 

nachweisbar. Doch bereits um das Jahr 1300 befanden sich schon in fast allen grö-

ßeren Kirchen Orgelwerke.68 

Dass sich dieses Gedankengut jedoch bis in die Barockzeit gehalten hat und Ein-

gang in die kirchliche Dichtung fand, beweist ein Zitat von Angelus Silesius 

(1624-1677) aus dem „Cherubinischen Wandersmann“:  

„Gott ist ein Organist, wir sind das Orgelwerk / sein Geist bläst 

jedem ein und gibt zum Ton die Stärk.“69 

Eine weitere symbolische Bedeutung ergibt sich aus der wechselvollen Geschichte 

des Instruments. Die Orgel avancierte von der Insignie weltlicher zur Insignie 

himmlischer Macht. In der Antike war sie sehr beliebt. Mehrere römische Kaiser 

sollen sich sogar selbst im Orgelspiel geübt haben.70 Das Instrument diente damals 

zur musikalischen Untermalung bei Gastmählern, bei Theateraufführungen und 

Zirkusveranstaltungen. Außerdem ist anzunehmen, dass kleinere Exemplare auch 

für die Hausmusik eingesetzt wurden. In der westlichen Welt lässt sich der Ge-

brauch der Orgel nur bis in das 6. Jahrhundert nachweisen.71 Im Ostreich hingegen 

fand die Orgel Eingang in den byzantinischen Kaiserkult. Für kirchliche Zwecke 

wurde sie hier allerdings nicht verwendet. In den Westen gelangte die Orgel erst 

wieder im Jahr 757 n. Chr., als eine byzantinische Gesandtschaft im Auftrag des 

Kaisers Konstantin V. (718-775) Pippin III. (714-768) eine Orgel als Geschenk 

überreichte. Ein bedeutsames Ereignis, dessen Erwähnung Eingang in sämtliche 

zeitgenössische Chroniken fand. Kaiser Konstantin V. bezeugte damit Pippin, der 

 
68 HERMELINK, Siegfried: Artikel Orgel, in: Die Religion in Geschichte und Gegenwart (RGG). 

Handwörterbuch für Theologie und Religionswissenschaft, Galling, Kurt (Hrsg.), Bd. 4, Tübingen 

19603, Sp. 1683. Eine identische Aussage findet sich auch bei: KLOTZ, Hans: Die kirchliche 

Orgelkunst, in: Leiturgia. Handbuch des evangelischen Gottesdienstes, Müller, Karl Ferdinand und 

Blankenburg, Walter (Hrsg.), Bd. 4, S. 759-804, Kassel 1961, S. 765. 
69 ANGELUS SILESIUS: Sämtliche poetische Werke in drei Bänden, Bd. 3, München 19523, S. 178 f. 

Johann Scheffler, der sich nach seinem Übertritt zum katholischen Glauben 1653 Angelus Silesius 

nannte, war stark von der Mystik Jakob Böhmes (1575-1624) beeinflusst. Er gehört zu den bedeu-

tendsten Lyrikern des Barockzeitalters und ist Wegbereiter der pietistischen Dichtung des 17. und 

18. Jahrhunderts (LUEKEN, Wilhelm: Lebensbilder der Liederdichter und Melodisten, in: Handbuch 

zum Evangelischen Kirchengesangbuch, Mahrenholz, Christhard und Söhngen, Oskar (Hrsg.), 

Bd. II, Erster Teil, Göttingen 1957, S. 199-202). Viele Kantaten von Dietrich Buxtehude 

(1637-1707) beruhen auf seinen Texten (MOSER, Hans Joachim: Die evangelische Kirchenmusik in 

Deutschland, Berlin-Darmstadt 1954, S. 162). Obwohl Bach ein überzeugter Anhänger der Ortho-

doxie war, ist sein Oratorien- und Kantatenschaffen ebenfalls stark von der Lyrik des Pietismus 

geprägt (SCHWEITZER, Albert: J. S. Bach, Wiesbaden 1972, S. 147). 
70 DEGERING: Die Orgel ihre Erfindung und ihre Geschichte bis zur Karolingerzeit, S. 54. 
71 DEGERING: Die Orgel ihre Erfindung und ihre Geschichte bis zur Karolingerzeit, S. 54. 



29 

 

gerade in Italien erfolgreich gegen die Langobarden gekämpft hatte, seine Ehrerbie-

tung, denn die Orgel galt als Symbol kaiserlicher Macht und Würde.72  

Die erste im Westen gefertigte Orgel entstand unter der Herrschaft Ludwigs des 

Frommen (778-840). Erbauer war ein venezianischer Mönch namens Georgius, der 

seine Kenntnisse wahrscheinlich noch direkt aus Byzanz bezogen hatte. Diese tech-

nische Aneignung wurde als Triumph über das byzantinische Reich angesehen. 

Georgius dürfte sein Wissen über den Orgelbau an seine geistlichen Brüder 

weitergegeben haben. Auch wenn diese ersten Instrumente noch ausschließlich im 

weltlichen Zusammenhang genutzt wurden – z. B. bei Freiluftveranstaltungen oder 

zur musikalischen Unterweisung – ist anzunehmen, dass der geistliche Stand der 

Orgelbauer nach anfänglicher Ablehnung zum Einzug der Orgel in die christliche 

Kirche beigetragen hat.73 Ihre Herkunft als höfisches Zeremonieninstrument wurde 

so auf den himmlischen Herrscher übertragen. Der Eingang des „Kyrie eleison“ in 

die christliche Messe, eigentlich eine vorchristliche Anrufung des gottgleichen 

Herrschers, stellt vergleichbar eine musikalische Übernahme heidnischer 

Traditionen dar.74 In diesem Zusammenhang ist auch die Darstellung einer Orgel in 

der Alten Kapelle Regensburg an der südlichen Langhauswand, in direkter 

Angrenzung an die Orgelempore, zu betrachten. Das von Christoph Thomas 

Scheffler (1699-1756) 1753 gemalte Fresko (Abb. 13 und Abb. 14) zeigt die 

Heiligsprechung Kaiser Heinrichs II. im Jahr 114675 durch Papst Eugen III.76 Im 

Hintergrund ist eine Orgel zu sehen. Das Instrument steht hier also im eindeutigen 

Zusammenhang mit weltlicher und himmlischer Würde. Die Platzierung des 

Wandgemäldes ergibt sich einerseits aus der Leserichtung des Bilderzyklus, dürfte 

aber andererseits in Bezug auf die Nähe zur Orgel der Alten Kapelle gewählt sein. 

So geht z. B. auch der Eingang des Nicänischen Glaubensbekenntnisses in der 

lateinischen Übersetzung als „Credo“ in die römische Messe auf Intervention 

Kaiser Heinrichs II. bei Papst Benedikt VIII. zurück.77 

 
72 JAKOB: Die Orgel, S. 30. 
73 JAKOB: Die Orgel, S. 32 und S. 43. 
74 KALB, Friedrich: Grundriss der Liturgik, München 1982, S. 118 f. 
75 BETZ, Karl-Heinz: Das ikonologische Programm der Alten Kapelle in Regensburg, in: Verhand-

lungen des historischen Vereins für Oberpfalz und Regensburg, Bd. 118, S. 7-52, Regensburg 1978, 

S. 28. 
76 BETZ, Karl-Heinz: Regensburg. Die Stiftskirche Unserer Lieben Frau zur Alten Kapelle, Kleiner 

Kunstführer, Nr. 415 von 1940, Regensburg 199810, S. 20. 
77 KALB: Grundriss der Liturgik, S. 137 f. 



 30 

Eine weitere symbolische Ebene ergibt sich aus der Orgel als Attribut. Durch die 

Entdeckung des auf Pythagoras zurückgehenden Prinzips der mathematischen Ord-

nung in der Ton- und Klangwelt gelang es der Musik in den Rang einer Wissen-

schaft aufzusteigen. Der Musiker – der von den mathematischen Verhältnissen 

wusste, also nicht der rein ausübende Spieler oder Sänger – wurde nun als Gelehrter 

innerhalb der mathematischen Disziplinen angesehen. Zusammen mit der Geomet-

rie, der Arithmetik und der Astronomie bildete die Musik fortan das klassische 

Quadrivium innerhalb der artes liberales. Es ist daher nicht verwunderlich, dass 

nun auch die Orgel, als das vornehmste und technischste aller Musikinstrumente, 

in Darstellungen der Wissenschaften bzw. der sieben freien Künste der Musica als 

Attribut beigegeben wurde. Bereits in Andrea Bonaiutos (1319-1377) „Triumph der 

katholischen Doktrin“ in Santa Maria Novella erscheint die Musica mit einem Por-

tativ auf ihrem Schoß (Abb. 16). Aus der Barockzeit sei als Beispiel Cornelis Schuts 

(1597-1655) Radierung aus der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts genannt. Die Mu-

sica spielt hier eine kleine Standorgel, ein sogenanntes Positiv. Wohl aufgrund des 

Druckverfahrens sind die Pfeifenreihen spiegelverkehrt wiedergegeben (Abb. 17). 

Gerade die Rückführbarkeit der Musik auf allumfassende und allgemeingültige 

Zahlenproportionen bewirkte die theologische Legitimität der musica 

instrumentalis im christlichen Gottesdienst.78 Die musica instrumentalis, die alle 

hörbare Musik beinhaltet, wurde als Abbild der musica coelestis, die nach christli-

chem Verständnis das gemeinsame Schöpferlob der Himmelskörper und der En-

gel79 umfasst, verstanden. Als allegorisches Instrument der musica coelestis galt die 

Orgel.80 

Erst seit dem 15. Jahrhundert81 wird auch die Heilige Cäcilia als Patronin der Kir-

chenmusik, Musiker und Instrumentenbauer mit einer Orgel dargestellt.82 Die Zu-

 
78 SÖHNGEN, Oskar: Theologische Grundlagen der Kirchenmusik, in: Leiturgia. Handbuch des evan-

gelischen Gottesdienstes, Müller, Karl Ferdinand und Blankenburg, Walter (Hrsg.), Bd. 4, S. 1-266, 

Kassel 1961, S. 90 f. 
79 GURLITT, Wilibald (Hrsg.): Riemann Musiklexikon (Riemann), 3 Bde., Sachteil, Mainz 196712, 

S. 894. 
80 LURKER: Wörterbuch der Symbolik, S. 500. 
81 KIRSCHBAUM, Engelbert und BRAUNFELS, Wolfgang (Hrsg.): Lexikon der christlichen Ikono-

graphie (LCI), Bd. 5, Sonderausgabe, Freiburg 1994, Sp. 455. 
82 Ein Patronat, das sie im Spätmittelalter, wohl aufgrund einer Interpretation des gregorianischen 

Responsoriums „Cantantibus organis Caecilia virgo in corde suo soli Domino decantabat […]“ 

erhielt. 



31 

 

ordnung zu der frühchristlichen Märtyrerin erfolgte also erst, nachdem sich die Or-

gel endgültig im Kirchenraum hatte etablieren können. Die Orgel erscheint in den 

Darstellungen der Heiligen meist in ihrer Kleinform als Portativ (Abb. 18), bzw. 

Positiv (Abb. 19 und Abb. 20). Dabei kann der Heiligen Cäcilia die Orgel einfach 

als Attribut beigegeben werden, sowohl von Engeln als auch von ihr selbst gehalten, 

oder sie spielt persönlich darauf. 

Eine der interessantesten Cäciliendarstellungen ist Raffaels (1483-1520) um 1514 

entstandenes Altarblatt für die Familienkapelle der Elena Duglioli dall’Oglio in Bo-

logna (Abb. 21). Die Heilige hat den Blick gen Himmel gewandt, um dem Gesang 

der Engel zu lauschen. Geistesabwesend lässt sie das Portativ in ihren Händen nie-

dersinken, aus dem bereits die ersten Pfeifen herauszufallen drohen. Raffael zeigt 

hier eindrucksvoll den Vorrang der himmlischen vor der irdischen Musik. Im 

16. und 17. Jahrhundert kam es zu einem starken Aufschwung ihrer Verehrung, der 

sich auch in der bildenden Kunst niederschlug. Cäcilienabbildungen finden sich im 

süddeutschen Raum u. a. häufig an Orgelemporen (Abb. 22). In Regensburg ziert 

ein Stuckrelief mit der Positiv spielenden Cäcilia das südliche Oratorium im Chor 

der Alten Kapelle (Abb. 23). 

III.5. Die Orgel als Musikinstrument der Kirche 

Da es sich bei der Orgel in erster Linie um ein kirchliches Musikinstrument handelt, 

wird im folgenden Kapitel auf ihre liturgische Funktion eingegangen. Darin werden 

die biblischen und kirchengeschichtlichen Grundlagen für die Musik im christli-

chen Gottesdienst behandelt. Die Entwicklung der Orgelmusik bis ins 18. Jahrhun-

dert erfolgt in diesem Rahmen beispielhaft anhand herausragender Komponisten-

persönlichkeiten. Den Schwerpunkt bildet die süddeutsche Orgelmusik des 17. und 

18. Jahrhunderts. Da die beiden hier behandelten Orgeln für protestantische Kir-

chen errichtet wurden, wird besonders das lutherische Musikverständnis berück-

sichtigt. 

Für die musikalische Ausgestaltung des christlichen Gottesdienstes bilden nachste-

hende, inhaltlich fast identische Stellen aus zwei Paulusbriefen die biblische Grund-

lage.  

  



 32 

Die erste findet sich im Brief des Apostels an die Kolosser: 

„Lasst das Wort Christi reichlich unter euch wohnen: Lehrt und 

ermahnt einander in aller Weisheit; mit Psalmen, Lobgesängen 

und geistlichen Liedern singt Gott dankbar in euren Herzen.“ 

(Kol 3,16)83  

Die zweite in seinem Schreiben an die Epheser: 

„Ermuntert einander mit Psalmen und Lobgesängen und geistli-

chen Liedern, singt und spielt dem Herrn in eurem Herzen und 

sagt Dank Gott, dem Vater, allezeit für alles, im Namen unseres 

Herrn Jesus Christus.“ (Eph 5,19 f) 

Gemäß dieser Anweisung war die frühchristliche Musikpraxis hauptsächlich durch 

den Gesang gekennzeichnet. Dieser beinhaltete demnach das Musizieren von 

Psalmen, Hymnen und geistlichen Liedern. Möglicherweise gab es also schon zur 

Zeit der Apostel verschiedene Formen, wobei eine klare Abgrenzung der Gattungen 

nicht möglich ist. Mit Psalmen ist mit großer Sicherheit der alttestamentarische 

Psalter Davids gemeint. In der Passionsgeschichte ist nachzulesen, dass auch Jesus 

mit seinen Jüngern die traditionellen Hallel-Psalmen des Passafestes beim letzten 

Abendmahl rezitierte (Mt 26,30). 

Die Hymnen beziehen sich wahrscheinlich auf die Gesänge aus der Zeit der 

Apostel, die zum Teil im Lukasevangelium genannt werden und die nach dem 

Vorbild der Psalmen gedichtet wurden. Dazu gehören u. a. die drei Cantica, die im 

Zusammenhang mit der Weihnachtsgeschichte stehen: das „Magnificat“ 

(Lk 1,46-55), das „Benedictus“ (Lk 1,68-79) und das „Nunc dimittis“ (Lk 2,29-31).  

Bei den Odai pneumatikai (Luther übersetzt „geistliche Lieder“) handelt es sich 

wohl um neutestamentliche Dichtungen, die nicht nach dem Schema der Psalmen 

aufgebaut sind.84 Im weiteren Sinne können auch das frühchristliche 

„Laudamus te“, der sogenannte Hymnus angelicus, ein ursprünglich in griechischer 

Sprache verfasster Hymnus, der eine Fortführung des Gesangs der Engel in der 

Weihnachtsgeschichte (Lk 2,14) darstellt und Bestandteil des „Gloria“ der Messe 

geworden ist, sowie das erst später entstandene „Te deum“, das auf die beiden 

 
83 Sämtliche Bibelstellen sind, wenn nicht anders angegeben, zitiert nach: Die Bibel, Lutherüber-

setzung, mit Apokryphen, Evangelische Kirche in Deutschland (Hrsg.), revidierte Fassung von 

1984, Stuttgart 1999. Im griechischen Urtext lautet die Bezeichnung für die drei Arten von Gesängen 

„Psalmoi“, „Hymnoi“ und „Odai pneumatikai“. Hieronymus übersetzt diese in der Vulgata mit 

„Psalmi“, „Hymni“ und „Cantica spiritualia“. (Vgl. Novum Testamentum. Graece et Latine, 

Nestle, Erwin und Aland, Kurt (Hrsg.), Stuttgart 1962, S. 514 und S. 498.) 
84 BRODDE, Otto: Hymnologie, in: Die evangelische Kirchenmusik. Handbuch für Studium und Pra-

xis, Valentin, Erich und Hofmann, Friedrich (Hrsg.), S. 119-201, Regensburg o. J., S. 120. 



33 

 

Kirchenväter Ambrosius und Augustinus zurückgehen soll, als Beispiele genannt 

werden.  

Ein außerbiblisches Zeugnis für die frühchristliche Gesangspraxis findet sich bei 

Plinius d. J. In einem Brief an Kaiser Trajan schrieb er im Jahr 112 n. Chr., dass die 

von ihm befragten Christen angaben, dass sie zu festgesetzten Zeiten Christus, wie 

einem Gott, Lieder im Wechselgesang darbrächten.85 Mit der Entwicklung der 

römischen Messe und der gleichzeitigen Einführung des Lateins als Sprache des 

Gottesdienstes wurde der Gemeindegesang in den folgenden Jahrhunderten immer 

mehr zugunsten des Chorgesangs aufgegeben. 

Die genauen Umstände, die zur Verwendung der Orgel im Rahmen des christlichen 

Gottesdienstes geführt haben, sind ungeklärt. Die Tatsache, dass Bestandteile des 

byzantinischen Kaiserkults in die christlichen Zeremonien übernommen wurden 

und dass sich die Orgel durch ihre Nähe zur menschlichen Stimme86 besonders für 

die musikalisch-instrumentale Umsetzung der Gesänge eignet, dürften hier mit aus-

schlaggebend gewesen sein. 

Anknüpfend an die Worte der Heiligen Schrift erhielt die Orgel im christlichen Got-

tesdienst zunächst die gleichen Aufgaben wie der Sängerchor. So konnte sie be-

stimmte Teile der Liturgie selbständig übernehmen oder im Wechsel mit den Sän-

gern ausführen.87 

Bis in unsere Zeit sind die Kompositionen für Orgel, neben rein instrumentalen 

Formen, von liturgischen Inhalten, wie z. B. der Vertonung des Ordinariums und 

des Propriums des Gottesdienstes stark beeinflusst. Beispielhaft hierfür seien bis 

ins 18. Jahrhundert folgende Werke angeführt: Arnolt Schlick (vor 1460-nach 

1520) „Tabulaturen etlicher Lobgesang und Liedlein“, Samuel Scheidt (1587-1654) 

„Tabulatura nova“, Girolamo Frescobaldi (1583-1643) „Fiori musicali“ und Johann 

Sebastian Bach (1685-1750) „Dritter Teil der Klavierübung“.88  

 
85 VAN UNNIK, Willem Cornelis: Artikel Pliniusbrief, in: RGG, Bd. 5, Sp. 418. 
86 Die enge Verbindung des Instruments mit der menschlichen Stimme ist bis heute Konsens. Der 

Gesangspädagoge Adolf Rüdiger baut z.B. seine Stimmbildung und Sprecherziehung für die Praxis 

des Kirchenmusikers am Beispiel der Pfeifen der Orgel auf (RÜDIGER, Adolf: Stimmbildung-

Sprecherziehung, in: Musik im Gottesdienst. Ein Handbuch zur Grundausbildung in der katholi-

schen Kirchenmusik, Musch, Hans (Hrsg.), Regensburg 1975, S. 287-329. 
87 KLOTZ: Die kirchliche Orgelkunst, S. 780. 
88 Für das 20. Jahrhundert können die Werke von Jean Langlais (1907-1991), Olivier Messiaen 

(1908-1992) und Gaston Litaize (1909-1991) genannt werden.  



 34 

Mit Martin Luther (1483-1546) und seiner Neugestaltung gottesdienstlicher For-

men ergaben sich für die Kirchenmusik neue Aufgaben. Hauptpunkt der gottes-

dienstlichen Reform Luthers, die er im Jahr 1526 in seiner „Deutschen Messe“89 

darlegte, war die Beteiligung der Gemeinde am Ordinarium und Proprium durch 

deutsche Lieder. Für diesen Bedarf entstand eine ganze Reihe reformatorischer 

Choräle. Jedes dieser neuen Lieder stellt eine in sich geschlossene gedankliche 

Einheit dar, weshalb es üblich war jeden Choral per omnes versus zu singen, um 

diese nicht zu zerstören. Die Strophen wurden aufgeteilt zwischen Gemeinde, Chor 

und Orgel. Die Gemeinde sang einstimmig und unbegleitet, Chor und Orgel 

musizierten jeweils mehrstimmig, wobei die Organisten die Chorsätze auf die Orgel 

übertrugen, d. h. intavolierten. Diese mehrstimmigen Liedbearbeitungen stellten 

eine wichtige Aufgabe der jungen evangelischen Kirchenmusik dar.90 

Der hohe Stellenwert der gottesdienstlichen Musik in der evangelischen Kirche 

ergab sich aus der Wertschätzung, die Luther, der selbst komponierte,91 in vielen 

schriftlichen Zeugnissen dargelegt hat. Aus seinen Tischreden ist folgender Satz 

überliefert: „Ich gebe nach der Theologia der Musica den nehesten Locum und 

höchste Ehre.“92 In dem Vorwort zu Johann Walters (1496-1570) „Geistliches 

Gesangbüchlein“ aus dem Jahr 1524 geht Luther auf die Stellung der Künste, 

besonders der Musik, im christlichen Gottesdienst ein. Hier heißt es: 

„Auch das ich nicht der Meinung bin, das durch das Evangelium, 

sollten alle Künste zu Boden geschlagen werden und vergehen, 

wie es etzliche abergeistlichen furgeben, sondern ich wolt alle 

Künste, sonderlich die Musica, gern sehen im Dienst, des der sie 

gegeben und geschaffen hat.“93 

  

 
89 LUTHER, Martin: Deutsche Messe und Ordnu[n]g Gotes dientsts, zu Wittemberg, fürgenommen, 

Augsburg 1526. http://daten.digitale-sammlungen.de/bsb00022395/image_5 (eingesehen am 

12. Januar 2023). 
90 BLUME, Friedrich: Geschichte der evangelischen Kirchenmusik, Kassel-Basel-Paris-New York 

1965, S. 63 und S. 67. Sterl belegt diese Praxis in weiten Teilen für Regensburg anhand von 

Kirchenordnungen für den Gottesdienst der Neupfarrkirche des 16. und 17. Jahrhunderts. Vgl.: 

STERL, Raimund Walter: Regensburger Musik im Jahrhundert der Reformation, in: Regensburger 

Almanach 1992, Regensburg 1992, S. 92 f. 
91 BLUME: Geschichte der evangelischen Kirchenmusik, S. 6 f. 
92 LUTHER, Martin: Tischreden oder Colloquia Doct. Mart. Luthers, Faksimiledruck der Original-

ausgabe aus dem Jahr 1566, Leipzig 1967, Kap. LXIX. 
93 Zitiert nach BLUME: Geschichte der evangelischen Kirchenmusik, S. 10. 

http://daten.digitale-sammlungen.de/bsb00022395/image_5


35 

 

Das Wesen des christlichen Gottesdienstes hat Luther später noch einmal in seiner 

Torgauer Kirchweihpredigt aus dem Jahr 1544 beschrieben: 

„[…] daß nichts anderes geschehe, denn daß unser lieber Herr 

selbst mit uns rede durch sein heiliges Wort, und wir wiederum 

mit ihm reden durch Gebet und Lobgesang.“94 

Das bedeutet, dass Gott den Menschen durch sein Wort und Sakrament dient und 

dass der Mensch darauf durch sein Beten und Singen antwortet.  

Obwohl sich die gottesdienstlichen Formen der beiden Konfessionen verschieden 

entwickelten, ist dennoch ein reger Austausch zwischen katholischen und evange-

lischen Musikern festzustellen. Luther selbst war mit dem Münchner Hofkompo-

nisten Ludwig Senfl (um 1490-1543), den er musikalisch sehr schätzte, befreundet. 

Eine Freundschaft, die für letzteren nicht ungefährlich war. Von der Veste Coburg 

aus schrieb Luther an Senfl: 

„Obwohl ich fürchten muss, dass ein Brief von mir dich gefähr-

den könnte […] Ich wenigstens rühme und preise vor andern 

deine mir so ungnädigen Herzöge von Bayern, weil sie die Musik 

begünstigen und ehren.“95 

Das Konzil von Trient, das als Reaktion auf die Reformation von 1545-1563 tagte, 

befasste sich auch mit Fragen der Kirchenmusik. Im Gegensatz zu Luthers über-

schwänglichem Lob der Musik im Gottesdienst, erklärten die Konzilsväter sach-

lich: 

„Aus den Kirchen sind diejenigen Musikarten zu verbannen, die, 

sei es im Orgelspiel, sei es im Gesang etwas Zügelloses oder Un-

reines enthalten, damit das Haus Gottes wahrhaft als Haus des 

Gebetes gehalten und genannt werden könne.“96 

Im Gegensatz zum norddeutschen Kulturraum, der die Reformation annahm, ist der 

süddeutsche weitgehend katholisch geblieben, oder nach der Gegenreformation 

wieder katholisch geworden. Auch in der Musik haben sich Norden und Süden un-

terschiedlich voneinander entwickelt. 

In der katholischen Kirche musste sich die gottesdienstliche Musik der Messe dem 

strengen Ritus unterwerfen. Sie besaß weniger Eigenwert. Hier lag der Schwer-

 
94 Zitiert nach KALB: Grundriss der Liturgik, S. 31. 
95 Zitiert nach MOSER: Die evangelische Kirchenmusik in Deutschland, S. 27. 
96 Zitiert nach MUSCH, Hans: Entwicklung und Entfaltung der christlichen Kultmusik des Abend-

landes, in: Musik im Gottesdienst, Musch, Hans (Hrsg.), S. 13-83, Regensburg 1975, S. 40. 



 36 

punkt besonders auf der Begleitung des Gesangs und der Improvisation. Der Orga-

nist musste sein Spiel zu jeder Zeit unterbrechen können, wenn es der Ablauf der 

Liturgie erforderte. Große durchkomponierte Vor- oder Zwischenspiele waren nicht 

möglich.97  

In den lutherischen Gottesdiensten Süddeutschlands kam der Orgel, wie auch im 

Norden, eine herausragende Stellung zu. Seit der Mitte des 17. Jahrhunderts war es 

das Bestreben selbst der kleinsten Dorfkirche eine Orgel zu erwerben. Besonders 

der Pietismus schätzte die „seelische Einstimmung“ auf den Gottesdienst durch das 

Orgelspiel. „Das Instrument galt als Ausdruck größter Verherrlichung Gottes, ver-

mittelte es doch einen Vorgeschmack der ewigen Seligkeit.“98 Ende des 17. Jahr-

hunderts wurde die Orgel immer öfter zur Unterstützung des Gemeindegesangs 

herangezogen. Bis dahin hatte die lutherische Gemeinde die Choräle a cappella, 

also ohne Begleitung durch die Orgel, gesungen. Durch die neue Funktion hat die 

Orgel sicher etwas von ihrer Bedeutung das Abbild der himmlischen Liturgie 

darzustellen eingebüßt.  

Dass dieses Gedankengut im 18. Jahrhundert auch in Regensburg noch präsent war, 

beweist die „Proclama den vorhabenden Orgelbau bey S’. Oswald betre.[ffend]“, 

die als Auftakt zur Spendensammlung verfasst wurde (Anlage II.1.):  

„Ja solch ein Werck ein Vorbild und Vorschmack des himmli-

schen Chores der Auserwählten laut der Offenbarung Joh. 

5.v.8.9. nicht unfüglich mag genannt werden.“99  

Das 17. und 18. Jahrhundert zählen zu der wichtigsten Epoche der protestantischen 

Kirchenmusik. Die Aufführung von Kantaten, Oratorien und geistlichen Konzerten 

konnte im Rahmen des Gottesdienstes mindestens genauso viel Zeit in Anspruch 

nehmen wie die Predigt. Der Dienst des Kantors war fast ebenso geachtet wie der 

des Pfarrers.100 Dies zeigt sich auch in den ausgedehnten Feierlichkeiten, die zu 

Ehren des fünfzigjährigen Dienstjubiläums des Kantors Christoph Stolzenberg 

(1690-1764)101 in Regensburg veranstaltet wurden. Die umfangreiche Tätigkeit 

 
97 FINKEL, Klaus: Süddeutscher Orgelbarock. Untersuchungen und Studien über Orgelbau, Orgel-

meister und Orgelmusik im süddeutschen Raum, Wolfenbüttel und Zürich 1976, S. 12 f. 
98 ROEPKE, Claus-Jürgen: Die Protestanten in Bayern, München 1972, S. 260. Vgl. Fußnote 69. 
99 LKAR (Archivnr. 255): Kirchliche Bauten und Bauwesen, Reparatur der Orgel in der St. Oswald-

kirche, Proclama den vorhabenden Orgelbau bey S’. Oswald betre., producirt in senatu d. 6. Juny 

1749. 
100 ROEPKE: Die Protestanten in Bayern, S. 260. 
101 STERL, Raimund Walter: Evangelische Kirchenmusik. Von 1500 bis ca. 1803, in: Musikge-

schichte Regensburgs, Emmerig, Thomas (Hrsg.), Regensburg 2006, S. 123. 



37 

 

Stolzenbergs als Komponist ist ein Beweis für die herausragende Stellung der Kir-

chenmusik im Gottesdienst der protestantischen Gläubigen Regensburgs.102  

Obwohl das 17. und 18. Jahrhundert von großen konfessionellen Gegensätzen ge-

prägt waren, ist auch in dieser Blütezeit der protestantischen Kirchenmusik der 

künstlerische Austausch mit den katholischen Kollegen fortgesetzt worden. Dieser 

vollzog sich in zweifacher Hinsicht. Viele bedeutende protestantische Kirchenmu-

siker erhielten ihre Ausbildung bei katholischen Lehrmeistern. So war Heinrich 

Schütz (1585-1672) von 1609-1612 aufgrund eines landgräflichen Stipendiums bei 

Giovanni Gabrieli (um 1553-56-1612/13), dem Kirchenmusiker des Markusdoms 

in Venedig, den Schütz zeitlebens als seinen Lehrer bezeichnete.103  

Im Jahr 1637 erhielt Johann Jacob Froberger (1616-1667) eine Anstellung am Wie-

ner Hof und damit verbunden ein kaiserliches Stipendium, um bei Girolamo Fresco-

baldi, den in ganz Europa berühmten Organisten der Capella Giulia am Petersdom, 

zu studieren. Der in Stuttgart aufgewachsene Protestant Froberger war hierfür zum 

katholischen Glauben übergetreten. Froberger ist der bedeutendste Vertreter der 

süddeutschen Orgelmusik im 17. Jahrhundert. Er hat viele Organisten, wie z. B. 

auch Johann Kaspar Kerll (1627-1693) beeinflusst.104  

Ein weiterer wichtiger Vertreter der süddeutschen Orgelmusik war Georg Muffat 

(1653-1704). Durch seine Studien bei Jean-Baptiste Lully (1632-1687) in Paris und 

Arcangelo Corelli (1653-1713) in Rom lernte er die damals vorherrschenden fran-

zösischen und italienischen Musikstile kennen, die er als erster in seinem Werk 

vereinigte. Am Ende seines Lebens war er Hofkapellmeister des Erzbischofs von 

Passau. Auch wenn er verhältnismäßig wenige Orgelwerke komponierte, ist sein 

„Apparatus Musico Organisticus“ (1690) noch heute eines der bedeutendsten Zeug-

nisse süddeutscher Orgelmusik.105 

Die rasante Entwicklung der Reformation war vor allem auch durch die Erfindung 

des Buchdrucks begünstigt worden. Ein halbes Jahrhundert nach Gutenberg entwi-

ckelte Ottaviano Petrucci (1466-1539) den modernen Notendruck und brachte am 

 
102 Zu Christoph Stolzenberg, der beim Bau der behandelten Orgeln als Sachverständiger fungierte, 

siehe Kapitel VI.2. 
103 Riemann: Personenteil L-Z, S. 645. 
104 FABER, Rudolf und HARTMANN, Philip (Hrsg.): Handbuch Orgelmusik, Kassel 2002, S. 125. 
105 FABER: Handbuch Orgelmusik, S. 132 f. 



 38 

„15.05.1501 den ersten Mensuralnotendruck mit beweglichen Typen heraus.“106 

Durch diese Erfindung wurde der Austausch zwischen den europäischen Musikern 

auf ungeahnte Weise gefördert. Daher konnte Johann Sebastian Bach, der seinen 

Wirkungskreis in Deutschland nie verlassen hat, die verschiedensten Musiktraditi-

onen anhand gedruckter Werke, die er handschriftlich kopierte, studieren. So kann 

im Orgelwerk des Thomaskantors ein großer Einfluss des römischen Meisters 

Frescobaldi nachgewiesen werden,107 dessen „Fiori Musicali“ er um 1714 er-

warb.108  

Durch die Verbreitung seiner eigens für den kirchenmusikalischen Gebrauch ge-

druckten Werke hatte Johann Caspar Ferdinand Fischer (1656-1746) großen Ein-

fluss auf die süddeutsche Orgelpraxis. Hervorzuheben ist seine „Ariadne Musica“, 

die in verschiedenen Städten gleich in mehreren Auflagen erschien. Mit einer Ver-

breitung von 2000 Exemplaren ist sie die meistverkaufte Sammlung für Tastenin-

strumente der Bachzeit.109 Sie enthält 20 Präludien und Fugen in ebenso vielen 

halbtonartig ansteigenden Tonarten. Interessant ist, dass der Katholik Fischer als 

Thema der Fuga VI110 die erste Choralzeile des Lutherlieds „Aus tiefer Not schrei 

ich zu Dir“ verwendet. Als Anhang sind dem Kompendium fünf Ricercari, die je-

weils die erste Liedzeile eines Chorales bearbeiten, beigefügt. Deren Gang durch 

das Kirchenjahr (Advent, Weihnachten, Karfreitag, Ostern und Pfingsten) beinhal-

tet zwei katholische und zwei evangelische Choräle, sowie ein ökumenisches 

Kirchenlied.111 Dieser Faden durch das harmonische Labyrinth112 gilt als Vorläufer 

des „Wohltemperierten Klaviers“. Es darf als sicher gelten, dass Bach dieses Werk 

kannte.  

 
106 Riemann: Personenteil L-Z, S. 396. 
107 So ist z.B. seine Canzona d-moll (BWV 588) auf dem zweiten Thema einer Canzona dopo l’Epis-

tola Frescobaldis aufgebaut. Noch im 20. Jahrhundert verwendet Langlais das erste Thema derselben 

Canzona im achten Stück seiner „Suite Hommage à Frescobaldi“.  
108 KELLER, Hermann: Die Orgelwerke Bachs. Ein Beitrag zu ihrer Geschichte, Form, Deutung und 

Wiedergabe, Leipzig 1948, S. 70. 
109 FABER: Handbuch Orgelmusik, S. 137 f. 
110 Im „Handbuch Orgelmusik“ wird hier fälschlicherweise die Fuga V genannt. Vgl. FABER: Hand-

buch Orgelmusik, S. 139. 
111 Fischer erhoffte sich durch das interkonfessionelle Vorgehen wohl eine weitere Verbreitung sei-

nes Druckwerks.  
112 FISCHER, Johann Caspar Ferdinand: Ariadne Musica. Neo-Organoedum, Faksimile, 

New York o. J. Frontispiz. 



39 

 

Auf protestantischer Seite soll in diesem Rahmen Johann Pachelbel (1653-1706) 

genannt werden, der aufgrund seiner Tätigkeit in Sachsen-Eisenach, Erfurt, Stutt-

gart und Nürnberg zwar eher der mitteldeutschen Tradition zugerechnet wird, aber 

von 1670 bis zum Frühjahr 1673 Zögling des Regensburger protestantischen Alum-

neums war und hier auch Organistendienste verrichtet hat.113 Es ist anzunehmen, 

dass Pachelbel, der ab 1673 in Wien am Stephansdom als Hilfsorganist tätig war, 

Unterricht bei Kerll hatte.114 

Die Späth-Orgel in St. Oswald ist das adäquate Instrument, um die Musik der bei-

spielhaft genannten Komponisten darzustellen. Als eine der wenigen erhaltenen 

historischen süddeutschen Barockorgeln kommt ihr neben ihrer kunsthistorischen 

auch eine herausragende Bedeutung als musikhistorisches Dokument zu.115 

 
113 Zu Pachelbel siehe STERL: Evangelische Kirchenmusik, S. 117 und TOPP, Martina: Begleitheft 

zur CD Johann Pachelbel. Orgelwerke, Bernhard Buttmann spielt an der großen Orgel der Sebaldus-

Kirche, Nürnberg, 2004, S. 4-6. Buttmann ist einer der Amtsnachfolger Pachelbels an St. Sebald, 

Nürnberg. 
114 FABER: Handbuch Orgelmusik, S. 49. Vgl. Riemann: Personenteil L-Z, S. 355. 
115 Von der Oswaldorgel existiert eine CD-Einspielung aus dem Jahr 2006, die besonders auf die 

süddeutsche Orgeltradition ausgerichtet ist: BAIER, Stefan: Musik der Gesandten, Stefan Baier an 

der Orgel von Frantz Jacob Späth (1750) in St. Oswald zu Regensburg. Das Textheft beinhaltet einen 

Beitrag der Verfasserin. 



 40 

IV. DIE ORGELLANDSCHAFT DES BAROCK IN REGENSBURG 

Regensburg kann auf eine lange Orgelbautradition zurückblicken. Erhalten geblie-

ben ist eine erstaunlich hohe Anzahl an durchwegs qualitätsvollen Orgelprospekten 

aus dem 17. und 18. Jahrhundert. Die Werke stammen von zu ihrer Zeit sehr be-

kannten Instrumentenbaumeistern. Da diese Vergleichsinstrumente für eine kunst-

historische Einordnung der beiden Späth-Orgeln in den regionalen Kontext von Be-

deutung sind, werden ihre Gehäuse kurz beschrieben. 

IV.1. Die Orgel in St. Emmeram 

Eines der ältesten noch vorhandenen barocken Orgelgehäuse stammt von dem 

Straubinger Orgelbaumeister Joseph Christoph Egedacher (1641-1706).116 Das 

Werk in der ehemaligen Klosterkirche St. Emmeram (Abb. 31 und Abb. 32) zeigt 

einen für den Meister typischen117 Aufbau mit breitem, dreiteiligen 

Hauptwerksmittelfeld und kleinerem Oberwerk, das sich optisch dem Hauptwerk 

angleicht. Zwei geflügelte Engelsköpfe mit Fruchtfestonen vor der Brust sind neben 

dem Oberwerk als ursprünglicher figürlicher Schmuck angebracht. Rechts und 

links befinden sich, flankiert von je zwei monumental wirkenden korinthischen 

Säulen, die Pedaltürme. Diese werden von zwei Sprenggiebelaufsätzen überspannt, 

an deren Außenseiten Frucht- und Pflanzengebinde herabhängen. Auffällig ist die 

kompositorische Betonung der Waagerechten. Das vergoldete, geschnitzte 

Blendwerk zeichnet sich durch kräftige vegetabile Ornamente aus. Noch in der 

Barockzeit erfuhr das Instrument eine klangliche und optische Veränderung. Im 

Jahr 1731 überarbeitete der Stadtamhofer Orgelbauer Johann Konrad Brandenstein 

(1695-1757)118 das Werk. Im Zuge dieser Arbeiten erhielt das Gehäuse weiteren 

figürlichen Schmuck. Über dem Oberwerk thront auf Wolkengebilden eine 

Weltkugel. Darüber befindet sich ein langes Schriftband, dessen geteilte Enden sich 

durch die Sprenggiebelöffnungen schlängeln. Es trägt einen Vers aus dem 

lateinischen Lobhymnus des „Te Deum“: „Te Aeternum Patrem Omnis Terra 

Veneratur“ (Dich, ewiger Vater, ehrt die ganze Welt). Auf dem Scheitel der 

Weltkugel, von dem Band hinterfangen, sind zwei Puttenköpfe angebracht. Je ein 

 
116 REICHLING, Alfred: Artikel Egedacher, in: Die Musik in Geschichte und Gegenwart. Allgemeine 

Enzyklopädie der Musik, Finscher, Ludwig (Hrsg.), Personenteil 6, Kassel-Basel-London-

New York-Prag 20012, Sp. 94. 
117 KRAUS: Historische Orgeln in der Oberpfalz, S. 268. 
118 KRAUS: Historische Orgeln in der Oberpfalz, S. 75. 



41 

 

kindlicher Fanfarenengel ziert die beiden großen Giebelaufsätze der Pedaltürme. 

Diese späteren Zugaben werden Egid Quirin Asam (1692-1750) zugeschrieben.119  

Farblich ist die Orgel heute in Schwarz und Gold gehalten. Da die Empore von 

St. Emmeram das Kirchenschiff im Westen in zwei Teile trennt, ist die Orgelrück-

seite einsichtig. Eine einfache Felderung mit vergoldeten Rosetten gliedert die Ge-

häusewand (Abb. 32). Den seitlichen Abschluss bildet je ein Pilaster mit korinthi-

schem Kapitell. 

IV.2. Die Orgel in St. Georg, Prüfening 

Ebenfalls noch aus dem 17. Jahrhundert stammt das Gehäuse der Orgel in der 

ehemaligen Klosterkirche St. Georg, Prüfening (Abb. 33). Es wird in einen 

Zeitraum zwischen 1660 und 1670 datiert. Aus stilistischen Gründen wird es Joseph 

Christoph Egedacher zugeschrieben.120 

Der Orgelprospekt gliedert sich in ein dreiteiliges, flaches Hauptwerk und ein eben-

falls dreiteiliges, kleiner dimensioniertes, flaches Oberwerk begleitet von zwei Pe-

dalfeldern auf 16’-Basis. Vier mächtige ionische Säulen gliedern den Aufbau. Die 

Säulenschäfte sind durch Blattwerk und Ringe reich verziert. Über den kleineren 

Hauptwerkspfeifenfeldern sind – zweiseitig von Schleierwerk umgeben – auf längs-

rechteckigen Platten zwei geflügelte, fast vollplastische Puttenköpfe angebracht. 

Den Übergang zum Oberwerk bildet ein zweibahniger Fries mit Rollwerk. Das Mit-

telfeld des Oberwerks ist von zwei kleineren, gedrehten Säulen umgeben. Darüber 

befindet sich eine Rundbogennische mit Segmentbogenabschluss und geschnitztem 

Ohrwerk. In der Nische steht eine Skulptur der Gottesmutter im Strahlenkranz mit 

dem Christuskind auf dem linken Arm. Über den Pedalfeldern bilden etwas flacher 

gestaltete, segmentbogenüberdachte Rundbogennischen den oberen Abschluss des 

Gehäuses. Diese werden von geschweiften, gebrochenen Giebeln eingefasst. Im 

Rücksprung steht links eine weibliche Figur mit Kind und rechts eine weibliche 

Figur mit erhobenem linkem Arm. Es könnte sich um allegorische Darstellungen 

handeln – eventuell Caritas und Fides. Die seitlichen Segmentbögen werden in der 

Mittelachse von Pinienzapfen bekrönt. Kräftige Rollwerksschnitzereien zieren die 

 
119 RÖHRL, Anton: Die Künstlerfamilie Asam und ihr Wirken in der Oberpfalz, Weltenburg 1987, 

S. 117. 
120 FISCHER, Hermann und WOHNHAAS, Theodor: Lexikon süddeutscher Orgelbauer, Wilhelms-

haven 1994, S. 77 f. 



 42 

Seitenteile des Prospekts und die Schleierbretter über den Pfeifenfeldern. Das In-

strument ist in einem dunklen Braunton gehalten, seine äußere Form zeichnet das 

Rundbogengewölbe des Langhauses nach.  

IV.3. Die Orgel in der Dominikanerkirche St. Blasius 

Der älteste noch erhaltene Orgelprospekt aus dem 18. Jahrhundert befindet sich in 

der Dominikanerkirche St. Blasius (Abb. 34). Er stammt aus dem Jahr 1727. Als 

Erbauer zeigt sich der Stadtamhofer Orgelbaumeister Johann Konrad Brandenstein 

verantwortlich. Brandenstein und Späth waren zeitgleich in Regensburg tätig. Mit 

einem Oeuvre von mindestens 30 Orgeln zählt er zu den bedeutendsten Instrumen-

tenbauern der Oberpfalz.121 Der in Kitzingen geborene Katholik übernahm 1724 

durch Heirat die Werkstatt in Stadtamhof.122 Für die barocke Orgellandschaft Re-

gensburgs ist er von entscheidender Bedeutung.  

Die Gestaltung der Orgel ist sehr originell. Rücksichtnehmend auf das große Maß-

werkfenster an der Westwand der Bettelordenskirche, vor dem die Orgel platziert 

ist, fällt der neunteilige Prospekt zur Mitte hin stark ab. Das Zentrum der Schauseite 

bildet ein Feld, das eine zentralperspektivische Architektur vortäuscht. Nachge-

formt wird ein tonnenüberwölbter Innenraum mit Schachbrettboden. Die Seiten-

wände und die Decke sind vollständig aus kleinen Metallpfeifen gebildet. Rechts 

und links daneben zwei leicht ansteigende Flachfelder, gefolgt von zwei in der 

Höhe deutlich abgesetzten Spitztürmen. An diese direkt anschließend je zwei nach 

außen hin ansteigende Harfenfelder. An beiden Seiten des Gehäuses steht abschlie-

ßend eine große, gedrehte, korinthische Säule. Die drei äußersten Felder sind auf 

beiden Seiten von einem breiten Gesims überformt, das den Schwung der Pfeifen-

stellungen nochmals akzentuiert. Der Pfeifenprospekt selbst kragt etwas über das 

geringfügig schmälere Untergehäuse heraus. Die Lisenen zwischen den Feldern 

sind mit unterschiedlich geformten, vergoldeten Rahmen geschmückt. Die Schlei-

erbretter zeichnen sich durch großformatiges, vergoldetes Akanthusrollwerk aus. In 

seiner Farbfassung bildet das Gehäuse rötlichen Marmor in einer helleren und einer 

dunkleren Schattierung nach. Interessant ist auch der Zierrat der Orgel. In der Mit-

telachse – über den zentralen Flachfeldern und zwischen den Spitztürmen – scheint 

ein Strahlenkranz mit Marienmonogramm zu schweben. Sechs Putti bevölkern den 

 
121 FISCHER/WOHNHAAS: Lexikon süddeutscher Orgelbauer, S. 43 f. 
122 KRAUS: Historische Orgeln in der Oberpfalz, S. 75. 



43 

 

Gesimsbereich. Zwei von ihnen halten Notenblätter in den Händen. Mit ihren ver-

zückten Gesichtern scheinen sie den himmlischen Klängen zu lauschen. Ein Band 

von Rosetten zeichnet den oberseitigen Gehäuseverlauf nach. Je zwei weitere Kin-

derengel zieren die ansteigenden Pfeifenfelder neben dem Mittelfeld. 

IV.4. Die Orgel in St. Johann 

Zu den kleinsten noch erhaltenen barocken Kirchenorgelgehäusen gehört das um 

1730 entstandene Werk in St. Johann (Abb. 35). Urkundlich sind keine Quellen 

über den Erbauer bekannt, aus stilistischen Gründen wird es ebenfalls Johann 

Konrad Brandenstein zugeschrieben. Das Instrument wurde 1769 von Branden-

steins Werkstattnachfolger und Schwiegersohn Michael Herberger (1712-1784)123 

an seinen heutigen Standort auf der damals neu errichteten Westempore versetzt.124 

Das fünfteilige Werk ist einfach gegliedert: ein erhöhter mittlerer Rundturm und 

zwei Spitztürme, mit zwei leicht konkaven nach außen hin abfallenden, kleineren 

Pfeifenfeldern dazwischen. Bekrönt werden die Pfeifentürme von mächtigen, pro-

filierten Gesimsen. Reich hingegen ist der ornamentale Schmuck. Die Lisenen sind 

auf gesamter Länge mit vergoldetem Bänderwerk überzogen. Vegetabile Orna-

mente und Volutenformen, durchwebt von weiterem Bänderwerk, bilden das 

Blendwerk, das Gesprenge über den Zwischenfeldern und die Ohren des Prospekts. 

Das schmalere Untergehäuse wird durch seitliche Wülste auf die Ausmaße des Pfei-

fenprospekts überführt.125 Das Gehäuse ist gräulichblau mit rötlichen Gesimsen ge-

fasst. Das Instrument verzieren acht geflügelte Puttenköpfe – je drei an den Spitz-

turmfriesen und zwei im Gesprenge – und zwei vollfigürliche Putten am Flügel-

werk. Sie sind weiß gefasst. Mit Ausnahme der beiden Engel im Gesprenge sind 

ihre Flügel vergoldet.  

IV.5. Die Orgel in der Niedermünsterkirche 

Die Brandensteinorgel in der Niedermünsterkirche Mariae Himmelfahrt (Abb. 36) 

ist im Todesjahr des Instrumentenbaumeisters 1757 entstanden und gehört zu sei-

 
123 KRAUS: Historische Orgeln in der Oberpfalz, S. 78 f. 
124 KRAUS: Historische Orgeln in der Oberpfalz, S. 270. 
125 Die Abbildung bei Kraus zeigt noch den Zustand vor dem Neubau durch die Firma Eisenbarth, 

Passau (Weihe 2004). Das Untergehäuse weist hier noch dieselbe Breite auf wie das Obergehäuse. 



 44 

nen letzten Werken. Sie kann im direkten zeitlichen Zusammenhang mit den Neu-

bauten durch Späth in der St. Oswaldkirche (1750) und in der Dreieinigkeitskirche 

(1758) gesehen werden. Das Gehäuse zeigt einen für Brandenstein charakteristi-

schen Aufbau. Mittelachsig ein hoher Rundturm, zu beiden Seiten ein etwas 

niedrigerer Spitzturm, der jeweils von zwei konkav geschwungenen Pfeifenfeldern 

umgeben ist. Den nördlichen und südlichen Abschluss bilden schräg gestellte, ge-

drehte, korinthische Säulen und reich geschnitzte Ohren, die hier nicht freistehend 

sind, sondern vom Obergehäuse hinterfangen werden. Die Form der Türme wird 

durch mächtige, eingezogene, profilierte Gesimse nachgeformt, die sich nach außen 

über das anschließende Pfeifenfeld und das Säulenkapitell hinausziehen. Über den 

Bereich mit den Säulen erheben sich zusätzlich die Segmente eines Sprenggiebels. 

Unter den gedrehten Säulen leitet eine plastisch ausgearbeitete Volute zum schlich-

ten, mit schmalen Rahmungen versehenen Untergehäuse über. In der Mittelachse 

ist hier eine große, vergoldete Muschel mit begleitenden Akanthusranken platziert. 

Die im Grunde schlichte Gliederung des Instruments wird durch reichen und quali-

tätsvollen ornamentalen und figürlichen Schmuck überformt.  

Sieben musizierende, vollfigürliche Engel bevölkern das Instrument. Die drei größ-

ten befinden sich auf der Gehäusedecke. Auf einem Podest über dem Rundturm, 

auf dem die Wappen der Reichsabtei Niedermünster und der Äbtissin Katharina 

Helena von Aham (1723-1757)126 abgebildet sind, steht ein kindlicher Engel mit 

zwei Kesselpauken – die Hände mit den Schlegeln erhoben, als wolle er gleich mit 

seinem Spiel beginnen. Auf den Sprenggiebeln sitzen nach innen gewandt zwei ju-

gendliche Engel, die langgezogene Trompeten an ihre Lippen führen. Sie sind in 

goldene Gewänder gehüllt. Ihre aufwendig geschnitzten Flügel sind in Gold und 

Silber gefasst. Auf den Spitztürmen stehen reich mit Blumen und Blättern gefüllte 

Vasen zwischen Blumenranken. Über den äußeren Pfeifenfeldern platziert sitzen 

Putti mit Notenblatt und flötenähnlichem Instrument in den Händen. Über den in-

neren Pfeifenfeldern sieht man zwei weitere, Violine spielende Kinderengel. Das 

 
126 MADER, Felix (Hrsg.): Die Kunstdenkmäler der Oberpfalz; Bd. 12, Stadt Regensburg II, Die 

Kirchen der Stadt, Unveränderter Nachdruck der Ausgabe München 1933, München-Wien 1981, 

S. 225 f. 



45 

 

Blendwerk besteht aus kräftig geschnitzten goldenen Ranken, Blumen und Bän-

dern. Das Gehäuse selber ist mit einer rötlichen Marmorierung überzogen.127  

IV.6. Die Orgel in St. Andreas, Stadtamhof 

Die Entstehungsgeschichte der Orgel in St Andreas, Stadtamhof (Abb. 37 und 

Abb. 38), ist bis heute nicht eindeutig geklärt. Der größte Teil der Anlage dürfte 

aus dem 18. Jahrhundert stammen. Aufgrund ihrer Originalität, die mehrere ikono-

logische und architektonische Prinzipien der barocken Gehäusegestaltung vereint, 

findet sie hier ebenfalls Erwähnung.  

Der zweigeschossige, leicht konvex geschwungene Mittelteil mit den angrenzen-

den, abfallenden Seitenfeldern wird zum ältesten Teil des Instruments gezählt und 

könnte aus dem Anfang des 18. Jahrhunderts stammen.128 Im unteren Bereich wird 

der Pfeifenprospekt von einem Rundbogen, im oberen von einem Segmentbogen 

begrenzt. Zwei Segmentbogenbrückenfelder leiten zu den schräg gestellten Eckfel-

dern über. Die Brückenfelder wurden erst im 20. Jahrhundert mit raumfüllenden 

Pfeifen bestückt und verfügen deshalb über keine Schleierbretter. Ursprünglich wa-

ren sie frei und ließen so den Lichteinfall durch die rückwärtigen Fensteröffnungen 

zu. Bei den Eckfeldern handelt es sich um Attrappen mit im Flachrelief geschnitzten 

Pfeifennachbildungen und Rocaillestuckaturen. Die querformatige Anlage wird 

von einem mächtigen, auskragenden Gesims überspannt, das sich von den Eckfel-

dern zur Mitte hin – auf Höhe der Brückenbögen – zu je einer überdimensionierten 

Volute verdichtet. Die Fassade füllt fast den gesamten Emporenbereich in der 

Waagerechten und Senkrechten aus. Grund für den Einbau der Eckfelder war wohl 

die Kaschierung der südlichen Wendeltreppe. Das zurückhaltende Blendwerk bil-

det sich aus symmetrischen Ranken im Hauptwerk und Bändern im Oberwerk. Die 

Pfeifenenden der abfallenden Pfeifenfelder daneben werden von Blumengirlanden 

verdeckt. Die Gesimse über dem eigentlichen Pfeifenprospekt sind mit figürlichem 

Schmuck besetzt: an der Fassade sieben geflügelte Engelsköpfe, auf der Gehäuse-

decke vier vollfigürliche Putten mit wie zum Gesang geöffneten Mündern und ju-

belnd erhobenen Armen. Auslöser für diesen himmlischen Enthusiasmus ist die le-

 
127 Die Abbildung bei KRAUS: Historische Orgeln in der Oberpfalz, S. 266, ist seitenverkehrt abge-

druckt. 
128 KRAUS: Historische Orgeln in der Oberpfalz, S. 280. 



 46 

bensgroße, sitzende Figur des Harfe spielenden König Davids im Zentrum des Ge-

schehens. Bärtig, mit Krone und rotem Mantel angetan, ist sein Blick gen Himmel 

gerichtet. Die dreidimensionale Darstellung des alttestamentarischen Herrschers 

bildet ein Novum für die bekannte Regensburger Kirchenorgelikonologie.  

Kraus, geht davon aus, dass es sich bei dem Gehäuse – vergleichbar mit dem in der 

Klosterkirche Waldsassen – um das Ergebnis der Umgestaltung eines Egedacher-

instruments durch Brandenstein, oder dessen Werkstattnachfolger Herberger han-

deln könnte.129 Bei Fischer und Wohnhaas „Zweimanualige Orgeln in der Ober-

pfalz um 1866“ findet sich folgende Zuschreibung:  

„Aus dem Prospekt ergibt sich folgende Geschichte: Die Mitte 

stammt wohl aus der Zeit um 1700 und trägt die typischen Ege-

dacher-Merkmale, wenn auch verstümmelt; die Seitenkästen mit 

den ungewöhnlichen Gesimsrollen könnten aus dem Rokoko 

stammen, wahrscheinlich aber sind sie neubarock von 1902, als 

Binder & Siemann ein neues Werk schuf […]“130 

IV.7. Die zerstörte Orgel in der Obermünsterkirche 

Ein weiteres Instrument soll hier noch erwähnt werden: Die 1744131 von Johann 

Konrad Brandenstein132 erbaute Orgel für die Obermünsterkirche Regensburg. Das 

Werk wurde bei einem Bombenangriff im 2. Weltkrieg vernichtet.133 Sein Aus-

sehen ist jedoch durch eine Fotografie überliefert (Abb. 39 und Abb. 40). Leider 

lässt die Qualität der Abbildung eine genauere Beschreibung nicht zu. Dennoch soll 

es wegen der formalen Ähnlichkeit zu der Orgel in der Dreieinigkeitskirche mit 

aufgeführt werden.  

 

 
129 KRAUS: Historische Orgeln in der Oberpfalz, S. 20 und S. 280. 

KRAUS, Eberhard und STERL, Raimund: Regensburger Instrumentenbau, in: Musikstadt Regens-

burg, Mayer, Bernd (Hrsg.), S. 39-51, Regensburg 1985, S. 44. 
130 FISCHER, Hermann und WOHNHAAS, Theodor: Zweimanualige Orgeln in der Oberpfalz um 1866, 

in: Oberpfälzer Heimat, Bd. 27, Weiden 1983, S. 91. 

Die hier angegebene Literaturangabe (KRAUS, Eberhard: Mit Orgelklang und Paukenschall. Musik-

kultur in Oberpfälzer Klöstern, Regensburg 1980, S. 132 ff.) scheint sich nur auf den Neubau durch 

Binder & Siemann zu beziehen, da Kraus in dem Artikel auch von einer Arbeit Brandensteins bzw. 

Herbergers ausgeht. 
131 MADER: Die Kunstdenkmäler der Oberpfalz, Bd. 12, S. 264. 
132 KRAUS/STERL: Regensburger Instrumentenbau, S. 44. 
133 MÄRTEL, Claudia: Die Damenstifte Obermünster, Niedermünster, St. Paul, in: Geschichte der 

Stadt Regensburg, Schmid, Peter (Hrsg.), Bd. 2, S. 745-763, Regensburg 2000, S. 760. 



47 

 

In den Kunstdenkmälern der Oberpfalz, die vor der Zerstörung erschienen sind, 

findet sich folgende Kurzbeschreibung: 

„Laut Inschrift 1744 unter der Äbtissin Franziska Magdalena 

von Dondorf durch Johann Andreas Pruckmayer, Richter zu 

Sallach, errichtet. Fünfteilige Anlage, flankiert mit Säulen und 

Seitenranken. Geschweiftes Gesims mit Putten, zuoberst Wappen 

des Stifters und der Äbtissin Dondorf. Dekor Bandwerk und Git-

ter. Fassung rötlicher Marmor und Gold.“134 

Gut zu erkennen und der Beschreibung hinzuzufügen sind der doppelgeschossige 

Aufbau des Orgelwerks und die steilen, seitlichen Harfenfelder. Vier vollfigürliche 

Engel (bei einem ist eine Geige zu erkennen) bevölkern das starke Hauptwerksge-

sims, das sich über die Harfenfelder hinauszieht.  

Ebenfalls noch dem 18. Jahrhundert zuzurechnen sind die Gehäuse der Orgeln von 

St. Rupert (Michael Herberger zugeschrieben) aus dem Jahr 1774135 (Abb. 41) und 

in der Alten Kapelle (Andreas Weiß, Nabburg), datiert auf das Jahr 1791136 

(Abb. 42). Da diese erst nach der Errichtung der Werke Späths entstanden sind und 

so keine Bedeutung für deren Gestaltung haben, werden sie hier nur genannt. 

 
134 MADER: Die Kunstdenkmäler der Oberpfalz, Bd. 12, S. 264. 
135 KRAUS: Historische Orgeln in der Oberpfalz, S. 274. 
136 KRAUS: Historische Orgeln in der Oberpfalz, S. 252. 



 48 

V. ENTWURFSPRAXIS 

Das folgende Kapitel versucht Licht in die Frage der künstlerischen Urheberschaft 

der Prospekt- und Gehäuseentwürfe der vorgestellten Instrumente zu bringen. Da-

bei wird diese Frage zunächst allgemein diskutiert und daran anschließend auf die 

Regensburger Verhältnisse aufgrund erhaltener Entwurfszeichnungen und Quellen 

übertragen. Der Schwerpunkt wird auch hier auf das Werk der Orgelbaufamilie 

Späth gelegt. 

V.1. Urheberschaft der Gehäuseentwürfe 

Betrachtet man einen Orgelprospekt des 18. Jahrhunderts aus kunsthistorischer 

Sicht, stellt sich die Frage nach der Urheberschaft des Prospektentwurfs. Neben 

dem ausführenden Orgelbauer, der in der Regel bekannt ist, kommen noch Archi-

tekten, Schreiner, Bildhauer etc. als Mitwirkende an der Gestaltung des Orgeläuße-

ren in Betracht. Es ist auch damit zu rechnen, dass der Gemeinde und dem zustän-

digen Organisten ein Mitspracherecht bei einem derart aufwendigen Bauvorhaben 

eingeräumt wurde. Leider fehlen häufig Dokumente, die darüber Aufschluss geben 

könnten. 

Von technischer Seite gibt es keine Zweifel, dass der Orgelbauer allein für die Aus-

führung der Arbeiten verantwortlich war. Die Größe der Orgel richtete sich nach 

räumlichen und auch finanziellen Gesichtspunkten. Technische Details, wie z. B. 

die Disposition und Intonation, wurden mit dem „Orgelsachverständigen“ oder Or-

ganisten geklärt. Doch wie verhielt es sich mit der optischen Gestaltung des Orgel-

gehäuses und des Orgelprospekts? Im Lauf der Jahre wurde diese Frage in der For-

schung unterschiedlich behandelt. Karl-Ludwig Skutsch sieht in seiner 1930 er-

schienenen Dissertation „Zur künstlerischen Entwicklung des Orgelprospekts in 

Deutschland bis in das 18. Jahrhundert“ den Orgelbauer als entscheidenden Faktor 

bei der künstlerischen Gestaltung des Prospekts. Lediglich die Dekoration konnte 

nach Meinung von Skutsch aus anderer Hand stammen.137  

  

 
137 SKUTSCH: Zur künstlerischen Entwicklung des Orgelprospekts in Deutschland bis in das 18. Jahr-

hundert, S. 2. 



49 

 

Zu einem anderen Ergebnis kommt 1939 Walter Kaufmann. In seinem Buch „Der 

Orgelprospekt in stilgeschichtlicher Entwicklung“ schreibt er: 

„… die Zeit [gemeint ist das 18. Jahrhundert] wünschte also, 

dass nicht mehr der Orgelbauer, sondern der Architekt, der Ma-

ler, das äußere Bild der Orgel bestimmen soll. Man wollte nicht 

mehr länger an der Tradition der ‚Werk’orgel festhalten, neue 

Wege wurden, wie im Orgelbau, so in der Prospektgestaltung 

eingeschlagen.“138 

Eine dritte Möglichkeit beschreibt Herbert Weiermann. Nach seiner Auffassung 

können sowohl der Orgelbauer als auch ein Vertreter der bildenden Kunst an der 

Entwicklung des Orgelprospekts beteiligt sein. Für das 18. Jahrhundert geht er da-

von aus, dass sich das Verhältnis etwas mehr zu Gunsten der bildenden Kunst ver-

schoben hat. In seiner Dissertation zum Thema „Der süddeutsche Orgelprospekt 

des 17. und 18. Jahrhunderts“ aus dem Jahr 1956 heißt es diesbezüglich: 

„Schwierig zu klären bei den Orgelprospekten ist die Künstler-

frage des Entwurfs. Nur in wenigen Fällen ist die genaue Urhe-

berschaft bekannt, bei manchen liegen gut begründete Vermutun-

gen vor; für den größten Teil der Werke aber muß diese Frage 

offen gelassen werden. Sicher ist nur, daß das Entwerfen des Or-

gelprospekts nicht an eine bestimmte Handwerksgruppe gebun-

den war.“139 

Wenig später schreibt Weiermann weiter: 

„Am häufigsten allerdings stammen die Entwürfe des 18. Jahr-

hunderts von Bildhauern […] – Deren Werke sind zusammen mit 

jenen von Architekten im Allgemeinen die bedeutendsten im 

18. Jahrhundert; sie bringen die entscheidenden Lösungen für 

das Verhältnis von Orgel und Raum.“140 

Auch in der späteren Forschung, vertreten durch Ulrich Asper,141 Georg 

Brenninger,142 sowie Hermann Fischer und Theodor Wohnhaas,143 konnte diese 

Frage nicht weiter geklärt werden. Zwar verweisen einzelne Autoren, wie z. B. 

Fischer und Wohnhaas in ihren Arbeiten auf den persönlichen Prospektstil einzel-

ner Orgelbauer, können aber bei weniger typischen Werken den Einfluss eines 

Architekten nicht ausschließen. Einen ähnlichen Ansatz vertritt Ulrich Asper, der 

 
138 KAUFMANN: Der Orgelprospekt in stilgeschichtlicher Entwicklung, S. 74. 
139 WEIERMANN: Der süddeutsche Orgelprospekt des 17. und 18. Jahrhunderts in Deutschland, S. 31.  
140 WEIERMANN: Der süddeutsche Orgelprospekt des 17. und 18. Jahrhunderts in Deutschland, S. 34.  
141 ASPER: Typologie des Orgelprospekts im 17. und 18. Jahrhundert in Deutschland, S. 181 ff. 
142 BRENNINGER: Orgeln in Altbayern, S. 28. 
143 FISCHER/WOHNHAAS: Personalprospekte im altbayerischen Barockorgelbau, S. 101 ff. 



 50 

Sonderformen im Orgelbau auf die Prospektgestaltung von Architekten, Bildhauern 

etc. zurückführt. 

Es ist bis heute nicht gelungen schlüssige Beweise für die Urheberschaft der künst-

lerischen Konzeption des Orgelprospekts zu finden. Am sinnvollsten erscheint es 

jedes Werk einzeln hinsichtlich seiner Merkmale zu überprüfen, da davon ausge-

gangen werden kann, dass die Entwurfspraxis von Ort zu Ort unterschiedlich ge-

handhabt wurde. 

Bei den von Franz Jacob Späth für die St. Oswaldkirche und Dreieinigkeitskirche 

gebauten Orgeln dürften die Gehäuse- und Prospektentwürfe von Späth selbst stam-

men. Zwar gibt es dafür keine schriftlichen Beweise, dennoch spricht einiges für 

eine Planung von Seiten Späths. Erstens handelt es sich bei den Instrumenten in 

ihrem äußeren Aufbau um nicht besonders ausgefallene Werke. Damit ist gemeint, 

dass sie vor allem nach technisch sinnvollen und nicht – wie andere große süddeut-

sche Orgeln – vor allem nach optischen Gesichtspunkten erbaut wurden. Zweitens 

ist bekannt, dass Späth für die von ihm projektierte Orgel im Regensburger Dom 

ein Modell zur Veranschaulichung angefertigt hat.144 Hier war er mit Sicherheit vor 

größere künstlerische Schwierigkeiten gestellt als bei den Entwürfen für die 

Oswald- und Dreieinigkeitskirche. Außerdem war bei der Planung der Orgelbauten 

Franz Jacob Späth der alleinige Ansprechpartner der Gemeinde. In einer Ratspro-

klamation145 bezüglich des Orgelneubaus für die Oswaldkirche wird für alle anfal-

lenden Arbeiten ein von Späth genannter Pauschalpreis von 1200 fl angegeben. Da-

rin sind auch die Kosten für den Bildhauer enthalten, der das Schnitzwerk auszu-

führen hatte. Von Späths zeitweiligem Mitarbeiter Johann Andreas Stein 

(1728-1792) ist ebenfalls bekannt, dass er sein bedeutendstes Orgelwerk in der 

Augsburger Barfüßerkirche (Abb. 226 und Abb. 227) selbst entworfen hat.146  

 
144 SCHUEGRAF, Joseph Rudolf: Nachträge zur Geschichte des Domes von Regensburg und der da-

zugehörigen Gebäude, Regensburg 1855, S. 245. 
145 LKAR (Archivnr. 255): Kirchliche Bauten und Bauwesen, Reparatur der Orgel in der St. Oswald-

kirche, Proclama den vorhabenden Orgelbau bey S’. Oswald betre., producirt in senatu d. 6. Juny 

1749. 
146 WEIERMANN: Der süddeutsche Orgelprospekt des 17. und 18. Jahrhunderts in Deutschland, S. 34. 

Für die Ausführung des Figurenschmucks war hier Franz Xaver Habermann (1721-1796) zuständig. 

Wie weit jedoch sein Einfluss auf die Gesamtkonzeption war, ist unbekannt (KÖNNER: Der süd-

deutsche Orgelprospekt des 18. Jahrhunderts, S. 66). 



51 

 

Für eine Urheberschaft Späths spricht auch eine Textstelle aus dem „Annalium 

Ratisbonensium Ecclesiasticorum“, das den Zeitraum von 1742-1750 festhält. Dort 

steht über den Bau der Oswaldorgel geschrieben: 

„Wie die Orgel in der S’. Oswaldkirche sehr schadhaft worden, 

so wurde vom […] Magistrat die Erlaubnis erteilt, eine neue und 

bessere dahin zu setzten. Zu solchem Endzweck wurde eine frei-

willige Collekte in der Bürgerschaft angestrebt und vom hiesig 

Orgelmacher Spath juniore ein Riß und Projekt von deren Erbau-

ung und Einrichtung fürgelegt.“147 

Dabei dürften ihm aber die Rahmenbedingungen, Größe des Werks, klangliche 

Ausrichtung etc. von der Gemeinde bzw. in deren Vertretung von Stolzenberg vor-

gegeben worden sein. Inwieweit der ausführende Bildhauer Einfluss auf die Gestal-

tung nahm, kann nicht geklärt werden.  

Die Frage, wer der Initiator der umfangreichen ikonographischen Programme war, 

muss leider unbeantwortet bleiben, da bisher keine Quellen bekannt sind, die 

darüber Aufschluss geben könnten. Es ist jedoch wahrscheinlich, dass hier die 

Regensburger Superintendenten maßgeblich beteiligt waren. Beim Bau der 

Oswaldorgel war Johann Joachim Metzger (1673-1753) von 1724-53 Oberhaupt 

der protestantischen Gemeinde Regensburgs (Abb. 43), beim Bau der 

Dreieinigkeitskirchenorgel Johann Matthäus Barth (1691-1757). Metzger hat u. a. 

ein Liedermanual148 für Regensburg herausgegeben und Barth hat sich 

gleichermaßen als Theologe und Naturforscher einen Namen gemacht. Aus seiner 

Feder stammt z. B. eine Abhandlung über die Stechmücke.149 Barth bekleidete das 

Amt von 1754-57, bevor es ein Jahr unbesetzt war.150 In diese Vakanz fällt die 

Einweihung der Dreieinigkeitskirchenorgel. Das theologische Konzept dürfte aber 

bereits vorher festgestanden haben. Vielleicht ist der stilistisch augenscheinliche 

Wandel der Orgelgehäusegestaltung vom figürlichen zum fast rein ornamentalen 

 
147 LKAR (Archivnr. 86): Annalium Ratisbonensium Ecclesiasticorum (Konzept), Bd. VI, 1742-50. 
148 Regenspurgisches Lieder-Manual, Mit alten und neuen Evangelischen Psalmen und Lobgesängen 

vermehret und einer Vorrede von Johann Joachim Metzger, Regensburg 1731. Bavaricon: 

https://images.app.goo.gl/r3MaQxjh4AcRstmZ8 (eingesehen am 26. Februar 2023). 
149 BARTH, Johann Matthäus: De Culice dissertatio, Regensburg 1737: Internet Archive: 

https://images.app.goo.gl/jZJJSFJbacph2qYG9 (eingesehen am 26. Februar 2023). 
150 Donaudekanat Regensburg, Liste der Dekane und Superintendenten: 

https://www.donaudekanat.de/dekanat/liste-der-dekane-und-superintendenten (eingesehen am 

20. Januar 2023). 

file:///C:/Users/kosa/Documents/Kosa%20priv/Martina%20Topp/Regenspurgisches%20Lieder-Manual,%20Mit%20alten%20und%20neuen%20Evangelischen%20Psalmen%20und%20Lobgesängen%20vermehret
file:///C:/Users/kosa/Documents/Kosa%20priv/Martina%20Topp/Regenspurgisches%20Lieder-Manual,%20Mit%20alten%20und%20neuen%20Evangelischen%20Psalmen%20und%20Lobgesängen%20vermehret
https://images.app.goo.gl/r3MaQxjh4AcRstmZ8
https://images.app.goo.gl/jZJJSFJbacph2qYG9
https://www.donaudekanat.de/dekanat/liste-der-dekane-und-superintendenten


 52 

auch auf den Amtswechsel der Superintendenten und einer damit verbundenen 

unterschiedlichen theologischen Auffassung zurückzuführen. 

Zum Abschluss dieses Kapitels soll ein Zitat von Jacob Adlung aus dem Jahr 1768 

angeführt werden. In seiner „Musica Mechanica organoedi“ beschreibt er die An-

forderungen an den Orgelbauer mit folgenden Worten:  

„Sie [die Orgelmacherkunst] erfordert einen guten Grund in der 

Mathematik, weil sie stets mit Aus- und Abmessungen zu thun hat. 

Es gehören viel Handwerke dazu. Es muß einer ein guter Tisch-

ler, Klempener, Schmidt, usw. seyn. Nicht weniger muß auch ein 

guter Orgelmacher die Metalle und Holzarten aus der Physik 

verstehen; er muß drechseln können: sonderlich aber wird erfor-

dert, dass er die Architektur gründlich inne habe. Es haben auch 

die Orgelmacher desfalls besondere Priuilegia, und heißet diese 

Sache kein Handwerk sondern eine Kunst.“151 

 

V.2. Entwurfszeichnungen 

Das Historische Museum der Stadt Regensburg ist im Besitz von zwei Orgel-

prospektentwurfszeichnungen aus dem ersten Viertel des 18. Jahrhunderts.152 Beide 

Risse befanden sich im Plankonvolut der Dreieinigkeitskirche. Bisher in der Litera-

tur unbeachtet geblieben ist ein weiterer Orgelgehäuseentwurf. Dieser wird im 

Landeskirchlichen Archiv Regensburg aufbewahrt. Er ist unten rechts mit folgender 

Signatur versehen: „Anno 1728. Den 16. Decembere / J. B. Schlee“.153 Da zu dieser 

Zeit ein Neubau der Orgel in der Neupfarrkirche geplant wurde und Johann Jacob 

Späth (1672-1760), der Vater Franz Jacob Späths, bereits 1725 einen Vorschlag 

hierfür ausgearbeitet hatte, könnte es sich bei der auf diesem Blatt dargestellten 

Orgel um einen Entwurf des protestantischen Orgelbauers handeln. Bei dem von 

 
151 ADLUNG, M. Jacob: Musica Mechanica Organoedi. Das ist gründlicher Unterricht von der 

Struktur, Gebrauch und Erhaltung der Orgeln, Clavicymbel, Clavichordien und anderer Instrumente, 

Mahrenholz, Christhard (Hrsg.), Faksimile der Ausgabe Berlin 1768, Kassel 1961, S. 5. 
152 Publiziert bei ANGERER, Martin; GERMAN-BAUER, Peter und TRAPP, Eugen (Hrsg.): 450 Jahre 

Evangelische Kirche in Regensburg 1542-1992, Katalog zur Ausstellung (Museum der Stadt Re-

gensburg, 15.10.1992-19.01.1993), Regensburg 1992, S. 331 und bei KÖNNER: Der süddeutsche 

Orgelprospekt des 18. Jahrhunderts, Kat.-Nr.: 12 und 13.  
153 LKAR (Archivnr. 249): Kirchliche Bauten, Bauwesen Neupfarrkirche, bes. Orgel betr. 1537, 

1572, 1709-1728: Orgelentwurfszeichnung für die Neupfarrkirche. 



53 

 

Kantor Stolzenberg initiiertem Projekt waren anscheinend mehrere Gutachter be-

teiligt.154 

Die erste Zeichnung (Abb. 28) im Format 565 mm × 405 mm zeigt einen 

zweigeschossigen, flächigen Säulenprospekt. Die Architekturteile und der 

Pfeifenprospekt sind mit sepiafarbener Tinte über einem Blindriss ausgeführt. Der 

figürliche und ornamentale Schmuck ist durch graue Lavierungen plastisch 

herausgearbeitet. Hier ist eine Stiftvorzeichnung erkennbar. Der Aufbau der Anlage 

lässt darauf schließen, dass es sich um einen Entwurf mit einem Brüstungspositiv 

handelt.155 Der untere, dreiteilige Bereich besteht aus rundbogigen Flachfeldern, die 

durch vorhangbogenförmige Draperien verhängt sind. Das mittlere Pfeifenfeld – 

hier ist der Rundbogen eingerückt und überschneidet das oben angrenzende Gesims 

– ist breiter als die beiden äußeren. Die dargestellten Pfeifen könnten aufgrund ihrer 

Mensur156 als blinde Pfeifen gedacht sein. Die Pfeifen selbst zeichnen sich durch 

fast gleich hohe Pfeifenfüße und runde Ober- und Unterlabien aus. Sie nehmen zur 

Mitte hin an Länge zu, sodass die jeweils tiefste Pfeife im Zentrum der Felder zu 

stehen kommt. Das Untergehäuse wird zudem durch vier Pilaster gegliedert, die auf 

der rechten Seite mit Akanthuswerk und auf der linken Seite mit geflügelten 

Engelsköpfen und Fruchtkompositionen überformt werden. Seitlich wird das untere 

Stockwerk durch je ein Flankenornament, das sich aus Früchten und Blättern 

zusammensetzt, abgeschlossen. Den unteren Abschluss des Positivs bildet ein reich 

geschmücktes Zierband, in dem Engelsköpfe und Putti, welche die Orgel zu tragen 

scheinen, sowie Früchte und Blätter zu erkennen sind. Der sich über einem 

profilierten Gesims anschließende Hauptwerksprospekt ist ebenfalls dreiteilig. Das 

mittlere – durch zwei Lisenen wiederum dreigliedrige – Flachfeld ist niedriger als 

die beiden angrenzenden, ebenfalls flach gehaltenen Pfeifenfelder. Es wird durch 

einen mit Triglyphen geschmückten Giebelaufsatz nach oben hin abgeschlossen, 

der in der Mitte einen auf einem Podest stehenden Engel aufweist. Dieser hält in 

beiden Händen je einen auf dem Boden aufgesetzten Schild. Auf den abgeschrägten 

Giebelseiten sitzt jeweils ein musizierender, kindlicher Engel. Der linke spielt 

 
154 KRAUS/STERL: Regensburger Instrumentenbau, S. 45 f. 

JACOBI, Manfred: Die Orgeln in der Neupfarrkirche von der Reformationszeit bis heute, in: Fest-

schrift und Programm der Festwochen zur Einweihung der neuen Jann-Orgel in der Neupfarrkirche 

Regensburg, S. 18-36, Regensburg 1986, S. 26 f. 
155 Es wird weder die Spielnische noch das Untergehäuse abgebildet. 
156 Die Pfeifenkörper erscheinen im Verhältnis zu ihrer Länge zu weit. 



 54 

Trompete, der rechte scheint mit einer Notenrolle in der linken Hand zu dirigieren. 

Das längsrechteckige Podest ist mit einem geflügelten Engelskopfrelief bestückt. 

Das mittlere Pfeifenfeld wird seitlich durch zwei weitere stehende Engelsfiguren 

auf sich verjüngenden Podesten eingerahmt. Die Schleierbretter bilden sich aus 

Akanthusschnitzwerk. Sie überziehen das gesamte Flachfeld mit einem 

vorhangartigen Arrangement. Die beiden mächtigen seitlichen Pfeifenfelder 

werden durch je zwei gestelzte, korinthische Säulen mit glattem Schaft und Entasis 

eingefasst. Im Gegensatz zum Mittelteil, bei dem die längste Pfeife in der 

Spiegelachse steht, befindet sich hier der tiefste Ton an der Gehäuseaußenseite. Der 

freie Zwickel wird durch ein Akanthusschleierbrett verblendet. Ein flaches, auf 

Höhe der Kapitelle verkröpftes Gesims mit ornamentalem Aufsatz, schließt das Ge-

häuse nach oben hin ab. Die seitlichen Flügel nehmen fast die gesamte Länge des 

Obergehäuses ein. Sie zeigen gerolltes Blattwerk und je einen Putto.  

Auffälligerweise ist der figürliche und vegetabile Schmuck des Orgelentwurfs nicht 

symmetrisch gehalten. Das lässt darauf schließen, dass die Zeichnung mehrere zur 

Auswahl stehende Varianten in sich vereinigt. Die stilistische Diskrepanz zwischen 

der Strenge der technischen Komposition und der Leichtigkeit des dargestellten 

Zierrats lässt Könner zu der Annahme kommen, dass hier zwei Gestalter am Werk 

waren.157 Tatsächlich könnten die technischen Bestandteile von einem Orgelbauer 

konstruiert und die künstlerischen Ausschmückungen von einem Bildschnitzer ent-

worfen worden sein. Insgesamt zeigt sich der Entwurf in seiner flächigen Gestal-

tung sehr konservativ und scheint so in seinem architektonischen Aufbau noch dem 

17. Jahrhundert verbunden zu sein. 

Der zweite Entwurf trägt in seiner technischen Genauigkeit die Handschrift eines 

Orgelbauers (Abb. 29). Das großformatigere Blatt mit den Maßen 

685 mm × 470 mm ist wesentlich aufwendiger ausgeführt als das eben 

beschriebene. Wieder sind die orgelbaulichen Komponenten mit brauner Tusche 

und Feder über einem Blindriss gezeichnet. Die Ornamente sind mit brauner und 

schwarzer Farbe eingezeichnet und teilweise laviert. Das Pfeifenwerk ist durch 

Silberhöhungen herausgearbeitet. Die Ornamente werden durch Goldbronze 

akzentuiert. Gezeigt wird ein siebenteiliger Pfeifenprospekt, der auf einem auffällig 

schmal gehaltenen Untergehäuse aufsitzt. Die beiden seitlichen Rundtürme ragen 

 
157 KÖNNER: Der süddeutsche Orgelprospekt des 18. Jahrhunderts, S. 190. 



55 

 

fast vollständig in den freien Raum hinein. Auf einer schlichten Sockelplatte steht 

der Orgelfuß. In ihm ist mittig die perspektivisch nicht ganz korrekt 

wiedergegebene quadratische Spielnische eingelassen. Das Werk sollte 16 Register 

auf einem Manual und Pedal, anscheinend mit kurzer Oktave, aufnehmen. Die 

Zeichnung ist bis ins kleinste Detail genau ausgeführt, sogar die Verzierungen der 

Tastenstirnseiten sind erkennbar. Die Pedalklaviatur und die schlichte Orgelbank 

sind jeweils auf einem einfachen Podest untergebracht. Rechts und links neben der 

Spielnische befinden sich je zwei übereinander gestaffelte Füllungen. Über ihr ist 

eine Rollwerkskartusche (eventuell sollte sie einen Spiegel beherbergen) mit 

geflügeltem Engelskopf und gewendelten mit Früchten und Blättern gefüllten Füll-

hörnern angebracht. Mächtige Konsolen, die durch je einen Wulst akzentuiert wer-

den, leiten zum Pfeifenprospekt über. Der Bereich zwischen Unter- und Oberge-

häuse wird durch ein profiliertes Gesims optisch getrennt. Unterhalb der beiden 

äußersten Pfeifenfelder ist auf der Gehäusevorderseite je eine Konsole angebracht, 

die mit Akanthusschnitzwerk überzogen ist. Der spiegelsymmetrische Prospekt 

setzt sich aus einem mittleren Rundturm, dem zwei niedrige Flachfelder folgen, 

sowie aus zwei etwas erhöhten Spitztürmen und außenstehenden, alles überragen-

den Rundtürmen zusammen. Die eingestellten Pfeifen sind – bis auf die beiden 

Flachfelder, wo sie zur Gehäusemitte hin ansteigen – in Dreieckskomposition an-

geordnet. Die Höhe der Aufschnitte läuft der Bewegung der Pfeifen entgegen. Bei 

den Flachfeldern sind alle Aufschnitte auf gleicher Höhe. Rund- und Spitztürme 

weisen Pfeifen mit Rundlabien auf. Die mittlere Pfeife der drei Rundtürme ist durch 

ein eselsrückenförmiges Oberlabium besonders hervorgehoben. Die Pfeifen der 

Flachfelder zeigen hingegen Spitzlabien. Die freien Bereiche der Pfeifenfelder wer-

den durch Akanthusschnitzwerk verschleiert. Am zentralen Rundturm ist zusätzlich 

ein achtstrahliger Zimbelstern angebracht. Wellenförmige Flankenornamente aus 

Akanthusblättern begleiten das Obergehäuse. Auf den niedrigen Verbindungsfel-

dern stehen flammende Herzen. Neben dem bereits beschriebenen vegetabil-

ornamentalen Zierrat verfügt das Werk auch über figürlichen Schmuck. Die Rund- 

und Spitztürme sind oberhalb ihrer reich profilierten Gesimse mit Engeln auf ba-

rock geschwungenen Podesten bestückt. In der Mittelachse des Instruments steht 

ein Engel, der in jeder Hand eine Schriftrolle oder ein gerolltes Notenblatt hält. 

Daneben sitzen auf volutenförmigen Aufsätzen zwei weitere Engel. Der linke spielt 

Laute, der rechte eine Gitarre mit auffallend langem Hals. Wahrscheinlich aus 



 56 

Gründen der Symmetrie zupft der Lautenspieler entgegen der üblichen Spielweise 

das Instrument mit der linken Hand und greift die Saiten mit der rechten. Die Got-

tesboten auf den Spitztürmen blasen Horn, die auf den großen Rundtürmen Trom-

pete. Insgesamt zeigt sich der Entwurf in Bezug auf die architektonischen Propor-

tionen nicht sehr harmonisch. Der figürliche Schmuck wirkt aufgesetzt. 

Das Blatt aus dem Landeskirchlichen Archiv (Abb. 25-27) ist aus mehreren Grün-

den aufschlussreich. Einerseits zeigt es einen Gehäuseentwurf, andererseits be-

schäftigt es sich ausführlich mit der Platzierung des Instruments auf einer der west-

lichen Emporen der Neupfarrkirche. Der Entwurf zeigt ein schmales Untergehäuse, 

das durch zwei wuchtige Wülste in das auf einem profilierten Gesims stehende 

Obergehäuse überleitet. Der siebenteilige Aufbau des Prospekts besteht aus einem 

fünfteiligen, gestaffelten Mittelteil und zwei angrenzenden stark erhöhten Seiten-

türmen. Das Hauptwerk ist in einen mittleren Turm, zwei flankierende, kleindimen-

sionierte Pfeifenfelder und zwei wiederum etwas erhöhte Felder gegliedert, die 

nicht an die Länge des Mittelturms heranreichen. In den Entwurf sind keine Pfeifen 

eingestellt. Da das untere Gesims in Frontalansicht gezeigt wird und so in einer 

Ebene wiedergegeben ist, kann nicht eindeutig festgestellt werden, ob es sich bei 

den einzelnen Sektionen des Gehäuses um Türme oder Felder handelt. Die drei er-

höhten Bereiche werden von profilierten Segmentbögen überspannt, die vier er-

niedrigten von ebenfalls profilierten flachen Gesimsen. Der Entwurf ist mit einem 

aufklappbaren Papierstreifen überklebt, der eine Variante der Gehäusegestaltung 

aufzeigt. Wird dieser Streifen nach oben geklappt, erscheinen die Pedaltürme mit 

reicher profilierten, zur Mitte hin ansteigenden Flachbögen. Betrachtet man beide 

Pedaltürme als Ganzes, zeichnen sie einen gesprengten Korbbogen nach und fügen 

sich so architektonisch stimmiger in das durch den Kirchenbau vorgegebene Rund-

gewölbe ein. Anders als bei den vorhergehend beschriebenen Entwürfen wird hier 

vollständig auf Zierrat verzichtet. Die Betonung liegt auf der architektonischen Ein-

bindung des Instruments auf der Empore. Dies zeigt sich auch durch den zweige-

teilten Aufbau des Blattes. Unterhalb des Aufrisses ist ein Grundriss des Orgelfußes 

mit vorgelagertem Podest für das Pedal eingezeichnet. Der Verlauf der Emporen-

brüstung ist jeweils hinzugefügt. Eine links auf dem Blatt angefügte Legende er-

läutert die Maßnahmen zur Aufstellung der Orgel. Ob es unter Johann Jacob Späth 

tatsächlich zu einem Neubau kam, ist bisher unbekannt. In der Literatur finden sich 



57 

 

dazu unterschiedliche Angaben.158 Bekannt ist jedoch, dass Kantor Stolzenberg im 

Jahr 1719 ein Gesuch zur Verbesserung der alten Orgel in der Neupfarrkirche an 

den Rat der Stadt sandte. Hierin beschrieb er die Mängel des Instruments und ging 

auch auf den ungünstigen Standort an der Westwand der dritten Empore ein. Er 

schlug vor die Orgel in die Mitte der Empore zu versetzen. 1725 legte Johann Jacob 

Späth ein Angebot für eine Orgel mit 15 Registern vor. Die Frage nach der Finan-

zierung und nach einem geeigneten Aufstellungsort verzögerte das Bauvorhaben 

über Jahre hinweg.159 Der Entwurf kann also im Zusammenhang mit dieser Pla-

nungstätigkeit gesehen werden. Für ein letztendliches Scheitern des Vorhabens 

spricht eine kurze, leider undatierte Aktennotiz:  

„Weil nach Cantoris eigenem Ermessen die gebettene Verbes-

serung der Orgel nichts helfen würde, wo nicht selbe von dem 

jetzigen Ort weg und in die Mitte des Chores gesetzet wird; der-

gleichen Veränderung aber derzeit nicht thunlich: So ist mit Can-

toris Einstimmen gut befunden worden, lieber die gantze Sach 

annoch in stato quo zu lassen. pro noticia“160 

Die zuvor festgestellte Baufälligkeit der dritten Empore dürfte hierfür ausschlagge-

bend gewesen sein.161 

Vergleicht man die vorhandenen Entwürfe fällt die Ähnlichkeit zwischen dem 

zweiten Blatt aus dem Historischen Museum (Abb. 29) und dem Aufriss aus dem 

Landeskirchlichen Archiv (Abb. 25-27) auf. Der Aufbau der beiden Instrumente ist 

bis auf Kleinigkeiten identisch. Es scheint, als sei das erste eine mit Zierrat verse-

hene, ausgearbeitete Fassung des zweiten, bzw. das zweite eine auf die Architektur 

reduzierte Version des ersten. Es dürfte sich also hier nicht um ein Vorstadium für 

die Dreieinigkeitskirche, sondern um einen Entwurf für die Neupfarrkirche han-

deln. Allerdings fällt auf, wenn man von einer architektonisch korrekten Wieder-

gabe des Risses für die Neupfarrkirche ausgeht, dass der Figurenschmuck auf den 

 
158 Dass der Neubau nicht zustande kam, findet sich z.B. bei: 

KRAUS/STERL: Regensburger Instrumentenbau, S. 45 f. 

JACOBI: Die Orgeln in der Neupfarrkirche von der Reformationszeit bis heute, S. 26 f. 

KRAUS: Historische Orgeln in der Oberpfalz, 83 f und S. 270. 

Dass es einen Neubau gab, steht u.a. bei:  

HERRMANN: Die Regensburger Klavierbauer Späth und Schmahl und ihr Tangentenflügel, S. 135. 

FISCHER/WOHNHAAS: Lexikon süddeutscher Orgelbauer, S. 395. 
159 JACOBI: Die Orgeln in der Neupfarrkirche von der Reformationszeit bis heute, S. 25 f. 
160 LKAR (Archivnr. 249): Kirchliche Bauten, Bauwesen Neupfarrkirche, bes. Orgel betr. 1537, 

1572, 1709-1728: Aktennotiz, o. O., o. J. 
161 JACOBI: Die Orgeln in der Neupfarrkirche von der Reformationszeit bis heute, S. 27. 



 58 

Pedalfeldern oder -türmen des ausgearbeiteten Entwurfes keinen Platz auf der Em-

pore gefunden hätte. 

Die erste hier beschriebene Entwurfszeichnung lässt sich eher, wie von Könner ver-

mutet,162 der Dreieinigkeitskirche zuordnen. In ihr findet sich die korinthische Säu-

lenordnung wieder, die auch am Altar der Dreieinigkeitskirche verwendet wurde. 

Außerdem gleicht das Mittelfeld mit seinem Sprenggiebel dem Aufbau mit dem 

Wappenschild am Altar. Der bekrönende, stehende Engel kann als Pendant zum 

Altarengel gesehen werden. Die Konsolengel auf der linken Seite des Entwurfs 

könnten als Zitate der Putten an der Predella angelegt worden sein. Orgelbautech-

nisch und architektonisch wäre in der Dreieinigkeitskirche ein Rückpositiv, wie im 

Entwurf gezeigt, denkbar gewesen. Stilistisch betrachtet wäre es aber auch möglich, 

dass es sich um einen Entwurf für die St. Oswaldkirche handelt. Im Jahr 1707 wurde 

hier von Jacob Harrer eine neue Orgel verwirklicht.163 Der Zierrat mit den geflü-

gelten Puttenköpfen über Blatt- und Fruchtgebinden findet sich an den Emporen 

der ehemaligen Stiftskirche wieder. Eine Entwurfszeichnung164 der Emporen, mit 

eingezeichnetem Zierrat befindet sich im Landeskirchlichen Archiv (Anlage II.2.). 

Diese ist zeichnerisch genauer ausgeführt als die Orgelentwurfszeichnung, zeigt 

aber deutliche inhaltliche Parallelen. In der kleineren Kirche erscheint der Einbau 

eines Rückpositivs naheliegender.  

Auch wenn die Urheberschaft und die Verwendung der Entwurfszeichnungen nicht 

eindeutig geklärt werden können, handelt es sich bei ihnen doch um wichtige Do-

kumente, die Einblick in die damals übliche Entwurfspraktik geben. Eine Arbeits-

teilung der verschiedenen Gewerke scheint vorgelegen zu haben. Die Platzierung 

und Einordnung in den Kirchenraum waren von großer Bedeutung. Neben den be-

reits bestehenden Orgeln in Regensburg, dürfte auch das Schaffen seines Vaters 

und anderer zeitgenössischer Orgelbauer Franz Jacob Späths Arbeitsweise in tech-

nischer und gestalterischer Hinsicht beeinflusst haben. 

 
162 KÖNNER: Der süddeutsche Orgelprospekt des 18. Jahrhunderts, S. 190. 
163 Der Vorgang wird in Kapitel VI.3.2.1. genauer beschrieben. 
164 LKAR (Archivnr. 249): Kirchliche Bauten, Bauwesen Neupfarrkirche, bes. Orgel betr. 1537, 

1572, 1709-1728: Entwurfszeichnung der Empore der St. Oswaldkirche. 

Die Zuordnung des Blattes zum Bauwesen Neupfarrkirche bleibt ungeklärt. 



59 

 

VI. DAS ORGELBAULICHE OEUVRE FRANZ JACOB SPÄTHS 

Das bekannte orgelbauliche Gesamtwerk Franz Jacob Späths besteht aus zwei Or-

gelwerken, den Instrumenten in der St. Oswaldkirche und in der Dreieinigkeitskir-

che Regensburg, die den thematischen Schwerpunkt dieser Arbeit bilden. Von wei-

teren realisierten Orgelbauten des Regensburger Meisters, der sein Hauptaufgaben-

gebiet im Klavierbau sah, ist nichts bekannt.  

VI.1. Der Orgelbauer: Franz Jacob Späth 

Franz Jacob Späth zählt zu den bekanntesten und bedeutendsten Instrumentenbau-

ern seiner Zeit. Die Bezeichnung Klavier- oder Orgelbau steht im Barock für die 

Fertigung jeglicher Art von Tasteninstrumenten. Eine Spezialisierung auf einen be-

stimmten Bereich gab es damals nicht. Da Späth, nachdem sein Schwiegersohn 

Christoph Friedrich Schmahl in der Firma Teilhaber wurde, auch internationale An-

erkennung erfuhr, soll im folgenden biografischen Abriss die Firmengeschichte und 

die Bedeutung Späths als Instrumentenbauer aufgezeigt werden.  

VI.1.1. Biografie und Firmengeschichte 

Franz Jacob Späth165 wurde im Jahr 1714 als Sohn des protestantischen Orgel- und 

Instrumentenbauers Johann Jacob Späth in Regensburg geboren.166 Er erlernte das 

Handwerk seines Vaters. Im Alter von 33 Jahren heiratete Franz Jacob die Kunst-

färberstochter Johanna Rosina Schessinger.167 Das Paar hatte sieben Kinder, fünf 

Töchter und zwei Söhne. Im Januar des Jahres 1760 verstarb sein Vater im hohen 

Alter von 88 Jahren.168 Franz Jacob Späths zweitälteste Tochter, Anna Felicitas, die 

1751 geboren wurde, heiratete 1772 den aus Heilbronn stammenden Instrumenten-

baumeister Christoph Friedrich Schmahl (1739-1814).169 Schmahl hatte erst wenige 

Monate vor seiner Hochzeit das Regensburger Bürgerrecht erworben. Spätestens 

 
165 Der Name findet sich in der Literatur in verschiedenen Schreibweisen. Im Folgendem wird die 

am häufigsten vorkommende verwendet. 
166 SCHARNAGL, August: Artikel Späth und Schmahl, in: MGG: Bd. 12, Sp. 969. 
167 Bei STERL, Raimund Walter: Musiker und Instrumentenbauer in den Totenregistern der Stadt 

Regensburg, in: Blätter des Bayerischen Landesvereins für Familienkunde, Bd. 12, 36.-38. Jg., Kall-

münz 1973-75, S. 138, findet man den Namen Johanna Rosina Schessinger, statt Schlessinger, wie 

bei HERRMANN: Die Regensburger Klavierbauer Späth und Schmahl und ihr Tangentenflügel, S. 30, 

angegeben. 
168 HERRMANN: Die Regensburger Klavierbauer Späth und Schmahl und ihr Tangentenflügel, 

S. 29 f. 
169 SCHARNAGL, August: Artikel Späth und Schmahl, in: MGG: Bd. 12, Sp. 969. 



 60 

seit seiner Heirat arbeitete Schmahl in Gesellschaft mit seinem Schwiegervater 

Franz Jacob Späth. Die Firma Späth und Schmahl wird unter diesem Namen 1774 

das erste Mal erwähnt.170 Späth und sein Schwiegersohn besaßen nebeneinander 

liegende Häuser in Regensburg: Unter den Schiltern, heute Ecke Silberne-Fisch-

Gasse und Am Ölberg.171 Franz Jacob Späth starb 1786 im Alter von 72 Jahren in 

Regensburg. Im Totenbuch der Neupfarrkirche ist als genauer Todeszeitpunkt der 

23. Juli, 13 Uhr, angegeben.172 Die Sterberegister der Stadt Regensburg nennen hin-

gegen bereits den 21. Juli173 als Todesdatum. Im gleichen Jahr wie ihr Vater starb 

auch Anna Felicitas Schmahl, geborene Späth.174 

Nach dem Tode Franz Jacob Späths leitete zunächst sein verwitweter Schwieger-

sohn die Firma alleine weiter. Die Doppelsignatur „Späth und Schmahl“ behielt 

dieser aber noch bis zum Jahr 1793 bei.175 Die beiden Söhne von Christoph 

Friedrich und Anna Felicitas Schmahl, Jacob Friedrich (1777-1819) und Christian 

Carl (1782-1815), erlernten ebenfalls das Orgel- und Instrumentenbauerhand-

werk.176 Ab 1802 wurde Jacob Friedrich Teilhaber am Betrieb seines inzwischen 

dreiundsechzigjährigen Vaters. Zehn Jahre später trat Christoph Friedrich Schmahl 

aus der Firma aus, seinen Platz übernahm sein zweiter Sohn Christian Carl. Die 

beiden Brüder arbeiteten nun unter dem Namen „Schmahls Söhne“ oder „Gebrüder 

Schmahl“.177 Christoph Friedrich Schmahl war nur ein kurzer Ruhestand gewährt, 

bereits zwei Jahre nach seinem Ausscheiden aus der Werkstatt verstarb er fünfund-

siebzigjährig in Regensburg. Nach dem Tod Christian Carls im Jahr 1815 gab sein 

 
170 HERRMANN: Die Regensburger Klavierbauer Späth und Schmahl und ihr Tangentenflügel, 

S. 29 f. 
171 HERRMANN: Die Regensburger Klavierbauer Späth und Schmahl und ihr Tangentenflügel, S. 39. 
172 Totenbuch der Neupfarrkirche von 1780-1790, S. 320. Zitiert nach: HERRMANN: Die Regens-

burger Klavierbauer Späth und Schmahl und ihr Tangentenflügel, S. 30. 
173 STERL, Raimund Walter: Regensburgs Musikinstrumentenbauer von der Mitte des 15. Jahr-

hunderts bis zur Neuzeit, Sonderdruck aus Verhandlungen des Historischen Vereins für Oberpfalz 

und Regensburg, 113. Bd., Regensburg 1973, S. 151. 
174 HERRMANN: Die Regensburger Klavierbauer Späth und Schmahl und ihr  Tangentenflügel, 

S. 39. 
175 HERRMANN: Die Regensburger Klavierbauer Späth und Schmahl und ihr  Tangentenflügel, 

S. 48. 
176 STERL: Regensburgs Musikinstrumentenbauer von der Mitte des 15.  Jahrhunderts bis zur Neu-

zeit, S. 151. 
177 HERRMANN: Die Regensburger Klavierbauer Späth und Schmahl und ihr Tangentenflügel, S. 44. 



61 

 

Bruder Jacob Friedrich die Werkstatt auf178 und erwarb eine Brauerei und das da-

zugehörige Braurecht.179 

VI.1.2. Späths Bedeutung als Instrumentenbauer 

Obwohl der Name Franz Jacob Späth heute weitgehend in Vergessenheit geraten 

ist, handelt es sich bei ihm doch um einen der bedeutendsten Instrumentenbauer des 

18. Jahrhunderts. Sein Ruhm gründet sich hauptsächlich auf seine Tätigkeit als Kla-

vierbauer. Ihm wird die Erfindung des sogenannten Tangentenflügels zugeschrie-

ben. Bei diesem Instrument handelt es sich um eine „geistvolle Kombination von 

Clavichord, Cembalo und Hammerklavier“180. 

Franz Jacob Späth findet in zahlreichen, zum Teil sogar zeitgenössischen musika-

lischen Abhandlungen und Lexikaartikeln Erwähnung. Um einen Eindruck von sei-

ner Person und der Wertschätzung seiner Arbeit zu vermitteln, werden im Folgen-

den einige Stimmen angeführt. So reiht Johann Nicolaus Forkel in seiner Chronik 

„Musikalischer Almanach für Deutschland auf das Jahr 1782“ Späth in das „Ver-

zeichnis der besten Instrumentenmacher in Deutschland“ ein. Dort steht über ihn 

geschrieben: 

„Spath (Franz Jakob) Instrumentenmacher in Regensburg. Ver-

fertigt mehrerley Clavierinstrumente von ungemeiner Güte. Seine 

Pianoforteinstrumente in Flügelform sind insonderheit vorzüg-

lich, nicht bloß in Betracht der schönen, sauberen und dauerhaf-

ten Arbeit, sondern der ganzen Einrichtung. Der Preiß eines sol-

chen Instrumentes auf der Stelle ist 40 Dukaten.“181 

Ebenfalls von Späth berichtet Ernst Ludwig Gerber in seiner Veröffentlichung 

„Historisch-biographisches Lexikon der Tonkünstler“. In dem 1792 erschienenen 

zweiten Band werden gleich zwei Regensburger Instrumentenbauer namens 

„Spath“ genannt: Zum einen Franz Jacob und zum anderen Johann Adam.182 Dabei 

handelt es sich um eine Verwechslung mit dem Ansbacher Kantor gleichen 

Namens, die sich zum Teil durch die weitere Literatur hindurch zieht. Der berühmte 

 
178 STERL: Regensburgs Musikinstrumentenbauer von der Mitte des 15. Jahrhunderts bis zur Neu-

zeit, S. 151. 
179 HERRMANN: Die Regensburger Klavierbauer Späth und Schmahl und ihr Tangentenflügel, S. 44. 
180 Riemann: Personenteil L-Z, S. 703. 
181 FORKEL, Johann Nicolaus: Musikalischer Almanach für Deutschland auf das Jahr 1782, 

Leipzig o. J., S. 201. 
182 GERBER, Ernst Ludwig: Historisch-biographisches Lexikon der Tonkünstler, Teil II, 

Leipzig 1792, Sp. 538. 



 62 

Regensburger Instrumentenbauer heißt Franz Jacob Späth, wie Herrmann 

darlegt.183 Franz Jacob Späth findet sich bei Gerber ein zweites Mal. Diesmal unter 

richtigem Namen in seinem Folgewerk „Neues Historisch-biographisches Lexikon 

der Tonkünstler“.184 Hier wird neben dem von Späth erfundenen Tangentenflügel 

auch die große Orgel in der Dreieinigkeitskirche erwähnt. Fast identisch findet sich 

dieser Inhalt in Gustav Schillings „Universallexikon der Tonkunst“ wieder.185 

Das von Heinrich Christoph Koch herausgegebene „Musikalische Lexikon“ 186 aus 

dem Jahr 1802 enthält einen Artikel über den Tangentenflügel. Hier werden vor 

allem der durch das Knie bedienbare Lautenzug und der starke, prachtvolle Ton des 

Instruments hervorgehoben. Neben Späth wird auch sein Kompagnon Schmahl als 

Erfinder dieser Flügelart angeführt. Tatsächlich scheint die Produktion dieser In-

strumente in größerem Umfang erst unter der Firmenleitung seines Schwiegersohns 

Christoph Friedrich Schmahl angelaufen zu sein.187 

Noch ein weiteres musiktheoretisches Werk soll hier zitiert werden. In Felix Joseph 

Lipowskys „Baierisches Musik-Lexikon“ ist über Späth (hier auch unter falscher 

Angabe der Vornamen) zu lesen: 

„Späth, (Johann Adam), ein berühmter Orgel- und Instrumenten-

macher zu Regensburg. Er hat die prächtige Orgel in der Dom-

kirche daselbst erbaut, und fertigte Flügel, Fortepiano, und Kla-

viere die wegen ihrer schönen Bauart, ihres schönen hellen Klan-

ges, ihrer andauernden Stimmehaltung, so andere Vollkommen-

heiten starken Abgang in Inn- und Auslande fanden, und allge-

mein beliebt sind.“188 

Lipowsky irrt noch in einem zweiten Punkt. Zwar gab es Pläne aus der Hand Späths 

den Dom mit einer neuen Orgel über dem Westportal auszustatten. Diese sind je-

doch nie ausgeführt worden. Derselbe Fehler findet sich auch noch in der nachfol-

genden Literatur. In Conrad Maria Färbers Buch „Regensburger Handwerk“189 von 

1966 wird der Neubau der Domorgel durch Späth geschildert. Schuegraf, der Späth 

 
183 HERRMANN: Die Regensburger Klavierbauer Späth und Schmahl und ihr Tangentenflügel, 

S. 27 f. 
184 GERBER, Ernst Ludwig: Neues Historisch-biographisches Lexikon der Tonkünstler, Teil IV, 

Leipzig 1814, Sp. 225. 
185 SCHILLING, Gustav: Enzyklopädie der gesamten musikalischen Wissenschaften oder Universal-

lexikon der Tonkunst, Bd. IV, Stuttgart 1838, S. 439 f. 
186 KOCH, Heinrich Christoph: Musikalisches Lexikon, Frankfurt a. M. 1802, Sp. 1493. 
187 HERRMANN: Die Regensburger Klavierbauer Späth und Schmahl und ihr Tangentenflügel, S. 24. 
188 LIPOWSKY, Felix Joseph: Baierisches Musiklexikon, München 1811, S. 332. 
189 FÄRBER, Conrad Maria: Regensburger Handwerk, Regensburg 1966, S. 37. 



63 

 

bereits im ersten Teil seiner „Geschichte des Domes von Regensburg“190 kurz er-

wähnt, geht in den Nachträgen zur Dombaugeschichte näher auf den Vorfall ein. 

Den Abschnitt über das nicht durchgeführte Projekt leitet er mit folgenden Worten 

ein, die zeigen, wie sehr die Arbeit des Regensburger Orgelbauers noch lange nach 

seinem Tod gewürdigt wurde: 

„Weiter muß ich eines projektierten Werkes erwähnen, das, wäre 

es durch den auf S. 10 benennten kunstreichen Orgelbauer Franz 

Jacob Späth zu Stande gekommen, jetzt zu einer der schönsten 

Zierden des inneren Domes dienen, und zugleich als ein den 

Kunstsinn des Meisters und des Domkapitels verewigendes Werk 

gepriesen werden würde, ich meine den vorgehabten Bau einer 

großen Orgel ‚versus chorum occidentalem’ beim großen Dom-

portal […]“191 

Der anfänglich mit Begeisterung aufgenommene Plan eines Orgelneubaus schei-

terte nach Schuegraf letztendlich am Veto des Bischofs. Dieser ließ nur die alte, auf 

einer hölzernen Empore im Chorbereich aufgestellte Orgel durch Späth reparie-

ren.192 Schon die Tatsache, dass für den Bau bzw. die Reparatur der Domorgel ein 

protestantischer Instrumentenbauer herangezogen wurde, spricht für den guten Ruf 

Späths. Schließlich gab es in Stadtamhof katholische Orgelbaufirmen, die ebenso 

mit dieser Arbeit hätten beauftragt werden können.  

Das wohl größte, wenn auch indirekte, Lob erfährt Späths Instrumentenbaukunst 

durch Wolfgang Amadeus Mozart. Dieser schrieb am 17. Oktober 1777 von Augs-

burg aus an seinen Vater in Salzburg: 

„Nun muß ich gleich bey den steinischen Piano forte anfangen. 

Ehe ich noch vom Stein seiner Arbeit etwas gesehen habe, waren 

mir die spättischen Clavier die liebsten; Nun muß ich aber den 

steinischen den Vorzug lassen; denn sie dämpfen noch viel besser 

als die Regensburger.“193 

Obwohl er Stein (Abb. 44) den Vortritt lässt, zählt Mozart die Klaviere Späths zu 

den von ihm bevorzugten Instrumenten. Bei dem besagten Stein handelt es sich um 

 
190 SCHUEGRAF, Joseph Rudolph: Geschichte des Domes von Regensburg und der dazu gehörigen 

Gebäude. Größtenteils aus Original-Quellen, Teil II, Regensburg o. J., S. 10. 
191 SCHUEGRAF, Joseph Rudolph: Nachträge zur Geschichte des Domes von Regensburg und der 

dazu gehörigen Gebäude, Regensburg 1855, S. 242. 
192 SCHUEGRAF: Nachträge zur Geschichte des Domes von Regensburg und der dazu gehörigen Ge-

bäude, S. 242. Siehe auch: HERRMANN: Die Regensburger Klavierbauer Späth und Schmahl und ihr 

Tangentenflügel, S. 30-35. 
193 MOZART, Wolfgang Amadeus: Briefe und Aufzeichnungen, herausgegeben von der internatio-

nalen Stiftung Mozarteum Salzburg, gesammelt und erläutert von Bauer, Wilhelm A. und Deutsch, 

Otto Erich, Bd. 2, 1777-79, Kassel-Basel-London-New York 1962, S. 68. 



 64 

Johann Andreas Stein (1728-1792).194 Dieser unterhielt eine Werkstatt in Augs-

burg. Wie damals üblich fertigte er Tasteninstrumente aller Art. Seine bekannteste 

Orgel befand sich in der Barfüßerkirche in Augsburg (Abb. 226 und Abb. 227), 

deren Organistendienst er ebenfalls versah. Stein arbeitete vor seiner Selbstständig-

keit bei Johann Andreas Silbermann (1712-1783) und bei Franz Jacob Späth. Der 

Aufenthalt von Stein fällt genau in die Bauzeit der Oswaldorgel, nämlich in die 

Jahre 1749/50.195 Vom 4. August 1748 bis 9. Juni 1749 war er in Straßburg bei 

Johann Andreas Silbermann in Diensten gewesen. Anschließend begab er sich auf 

Wanderschaft, wohl um Geld zu verdienen, Berufserfahrung zu sammeln und um 

einen geeigneten Ort für seine Existenzgründung zu finden.196 Es ist anzunehmen, 

dass Stein wenigstens zeitweilig an dem Orgelneubau mitarbeitete – er verließ Re-

gensburg vor der Einweihung des Werks wieder – denn ein Auftrag dieser Größen-

ordnung dürfte den gesamten Werkstattbetrieb in Anspruch genommen haben. Be-

kräftigt wird diese Annahme durch eine Aufzeichnung Steins in seinem Notizbuch, 

in der er seine Mitarbeit sogar als maßgeblich bezeichnet: 

„Ist in Regensburg in der großen schönen Orgel zu St. Oswald 

das ganze Pfeifenwerck, als das Wesen von einer Orgel, von mei-

ner eigenen Handt verfertiget und intoniered.“197 

Sein sehr kurzer Aufenthalt in Regensburg – er blieb nur vom 16. Oktober 1749 bis 

Anfang des Jahres 1750198 in der Domstadt – spricht aber eher gegen diese Selbst-

einschätzung. Das Instrument wurde erst Ende 1750 eingeweiht und dürfte Anfang 

des Jahres noch nicht fertig gestellt gewesen sein. 

 
194 Riemann: Personenteil L-Z, S. 725. 
195 Riemann: Personenteil L-Z, S. 725. 

Obwohl der Brief Mozarts oft zitiert wird, bleibt die Tatsache, dass Stein zeitweilig für den Regens-

burger Meister gearbeitet hat, in Bezug auf die Art seiner Tätigkeit in Regensburg, in der Literatur 

zur Orgel in der St. Oswaldkirche vor den Veröffentlichungen der Verfasserin bisher unbeachtet. 
196 KLAUS, Sabine Katharina: Studien zur Entwicklungsgeschichte besaiteter Tasteninstrumente bis 

etwa 1830. Unter besonderer Berücksichtigung der Instrumente im Musikinstrumentenmuseum im 

Münchner Stadtmuseum, Tutzing 1997, S. 379 f. 
197 HERTZ, Eva: Johann Andreas Stein (1728-1792). Ein Beitrag zur Geschichte des Klavierbaues, 

Würzburg 1937, S. 88. 

Vgl.: MORATH: Eine neue „Königin“ für Regensburg, S. 49. 
198 KLAUS: Studien zur Entwicklungsgeschichte besaiteter Tasteninstrumente bis etwa 1830, 

S. 379 f. 



65 

 

Es wäre möglich, dass Stein gezielt nach Regensburg gekommen war, um bei dem 

Orgelbau mitzuwirken. Eventuell hatte er von Silbermann erfahren, dass in Regens-

burg ein Gehilfe benötigt würde. Späth wandte sich später beim Bau der Dreieinig-

keitskirchenorgel brieflich verbürgt an Silbermann um einen Gehilfen.199  

Zu einem ähnlichen Urteil wie Mozart kam auch Christian Friedrich Daniel 

Schubart (1739-1791) in seinen 1806 posthum veröffentlichten „Ideen zu einer Äs-

thetik der Tonkunst“: 

„Spath in Regensburg, Frick in Berlin, Silbermann in Straßburg, 

und vor allen anderen Stein in Augsburg, machen jetzt die besten 

Fortepianos, die man kennt.“200 

Abschließend lässt sich sagen, dass Franz Jacob Späth zu den renommiertesten In-

strumentenbauern seiner Zeit zählte. Mit dem bei Schubart gleichfalls genannten 

Johann Andreas Silbermann, der heute sicher bekannter ist, stand er im Briefkon-

takt.201 Späth erhoffte sich von Silbermann u. a. einen tüchtigen Gesellen, um ihn 

mit einer seiner Töchter verheiraten zu können.202 Späths handwerkliche Fähigkei-

ten wurden stets lobend erwähnt. Dabei bescheinigte man ihm große Sorgfalt und 

Präzision. So heißt es z. B. auch im Restaurierungsbericht der Oswaldorgel durch 

die Firma Klais aus dem Jahr 1993, dass Späth nur die edelsten Holzarten verwen-

dete und dass sogar bei weniger wichtigen Orgelteilen höchste handwerkliche Qua-

lität sichtbar sei.203 Seine Klaviere verkauften sich gleichermaßen im In- und Aus-

land. Obwohl seine Tätigkeit als Orgelbauer auf die Stadt Regensburg beschränkt 

blieb, scheint er auch auf diesem Gebiet großes Ansehen gehabt zu haben.  

Franz Jacob Späth wird der süddeutschen Orgelbautradition zugerechnet. Eine Be-

einflussung durch den französisch-elsässischen Stil ist aber durchaus anzunehmen, 

da er, wie oben bereits erwähnt, mit Johann Andreas Silbermann in Briefkontakt 

stand und mit Andreas Stein zeitweilig einen ehemaligen Mitarbeiter Silbermanns 

beschäftigte. Leider sind aus der Hand Späths nur zwei Orgelneubauten bekannt. 

 
199 SCHAEFER, Marc (Hrsg.): Das Silbermannarchiv. Der handschriftliche Nachlaß des Orgelmachers 

Johann Andreas Silbermann (1712-1783), Winterthur 1994, S. 309. 
200 SCHUBART, Christian Friedrich Daniel: Ideen zu einer Ästhetik der Tonkunst, Wien 1806, S. 288. 
201 Silbermann erwähnt mehrere Briefe Späths. Abschließend bemerkt er abschätzig über seinen 

Regensburger Kollegen: „Dieser Künstler macht von seiner Clavesin-Arbeit […] erschröcklichen 

Wind. Ein Herr von Waldburg der 1777 bey uns war, hat seine Instrumenten gesehen, und will nichts 

rühmliches davon sagen.“ (SCHAEFER: Das Silbermannarchiv, S. 309). 
202 SCHAEFER: Das Silbermannarchiv, S. 309. 
203 Archiv der Regensburger Kantorei (ARK): Johannes Klais Orgelbau: Restaurierungsbericht der 

Orgel in der St. Oswaldkirche zu Regensburg, Typoskript, Bonn 1993, S. 9. 



 66 

Bei der Orgel in St. Oswald aus dem Jahr 1750 ist sogar das Spielwerk in Teilen 

erhalten geblieben. Dieses Instrument ist die einzige barocke Denkmalorgel in einer 

Regensburger Kirche. Bei dem Instrument der Dreieinigkeitskirche, ursprünglich 

1758 erbaut, hat nur der wertvolle Barockprospekt die Jahre überdauern können. 

VI.2. Der Sachverständige: Christoph Stolzenberg 

Christoph Stolzenberg war zur Zeit der Orgelneubauten in der St. Oswaldkirche 

und der Dreieinigkeitskirche Hauptkantor der evangelischen Gemeinde Regens-

burgs. Dadurch steht er im engen Zusammenhang mit der Planung und Durchfüh-

rung der Projekte. Aus den Ratsprotokollen geht klar hervor, dass er bei allen wich-

tigen orgelbaulichen Entscheidungen mit eingebunden war.204 Da Stolzenberg zu 

den bedeutendsten Regensburger Kantoren gehört und als Kantatenkomponist im 

süddeutschen Raum sehr gefragt war, wird auf seinen Lebenslauf und seine Bedeu-

tung näher eingegangen. 

VI.2.1. Biografie 

Christoph Stolzenberg, auch Stoltzenberg (Anlage II.7.), wurde am 

16. Februar 1690 in Wertheim als Sohn des Schul- und Rechenmeisters Andreas 

Stolzenberg und dessen Frau Anna Maria geboren. Seinen ersten musikalischen 

Unterricht erhielt er aufgrund seiner schönen Knabenstimme von dem Wertheimer 

Kantor Nothnagel.205 Von 1702 bis 1703 besuchte er die Heilig-Geist-Schule in 

Nürnberg. Nachdem er sich kurz in Worms aufgehalten hatte, ging er ab 1706 in 

Frankfurt am Main auf das Gymnasium, wo er ebenfalls als Chorsänger tätig war.206 

Bereits zwei Jahre später zog er wieder nach Nürnberg. Auch sein weiteres Leben 

verlief unstet. Eine mehrjährige Wanderfahrt führte ihn u. a. nach Hamburg, 

Lüneburg und Dresden. Er bereiste Mähren, Böhmen und Österreich. Von Salzburg 

aus kehrte er schließlich über Regensburg und Altdorf nach Nürnberg zurück. Den 

Plan einer Italienreise musste er aus finanziellen Gründen aufgeben. 

 
204 Vgl. LKAR (Archivnr. 255): Kirchliche Bauten und Bauwesen, Reparatur der Orgel in der 

St. Oswaldkirche. 
205 SCHARNAGL, August: Artikel Stoltzenberg, Christoph, in: MGG: Bd. 12, Sp. 1397 f. 
206 EITNER, Robert: Biographisch-Bibliographisches Quellenlexikon der Musiker und Musikge-

lehrten, erste Auflage Leipzig 1900-1904, Graz 19592, S. 301. 



67 

 

Bei dem Nürnberger Komponisten und Organisten Nikolaus Deinl nahm er Kom-

positionsunterricht. Außerdem war er ein vielseitiger Instrumentalist, der sowohl 

Blas-, Streich- und Tasteninstrumente zu spielen verstand. Seine Fähigkeiten be-

wies er in Konzerten der Collegia musica.207 Im Jahr 1711 erhielt Stolzenberg seine 

erste Kantorenstelle in Sulzbach-Rosenberg. Noch im selben Jahr heiratete er die 

Tochter des Bürgermeisters Kunigunda Wuttig.208 Drei Jahre später erhielt Stolzen-

berg einen Ruf als Kantor und Gymnasiallehrer an das Gymnasium poeticum in 

Regensburg.209 Damit war er zum Hauptkantor der drei evangelischen Stadtkirchen, 

Neupfarrkirche, St. Oswald- und Dreieinigkeitskirche geworden. Ihm unterstanden 

drei weitere Organisten: Andreas Daniel Welhammer, Johann Martin Lippe und 

Johann Hiller. Als 1717 seine Frau starb, heiratete er ein zweites Mal, diesmal die 

Predigertochter Christina Anna Thill. 1719 erlangte Stolzenberg das Bürgerrecht 

der Stadt Regensburg. 

Im Jahr 1764 beging der Regensburger Kantor sein fünfzigjähriges Dienstjubiläum. 

Stolzenberg erhielt von der Kirche, dem Gymnasium, sowie der Stadt und dem Rat 

Auszeichnungen und Glückwünsche. Aus diesem Anlass wurde eine Gedenkmünze 

zu Ehren des Jubilars geprägt. Auch wurde der Kirchenmusiker öffentlich mit Lor-

beer bekrönt.210 In der eigens für die Feierlichkeiten gedruckten Festschrift waren 

die Namen von 990 Schülern, die der Kantor unterrichtet hatte, nachzulesen.211 

Christoph Stolzenberg starb kurze Zeit nach seiner Ehrung am 11. Juni desselben 

Jahres im Alter von 74 Jahren in Regensburg.212 Sein Sohn Ehrenreich Karl, der 

 
207 SCHINDLER, Jürgen-Peter: Zur Stolzenberg-Biographie, in: Musik in Bayern, Halbjahresschrift 

der Gesellschaft für bayerische Musikgeschichte e.V., Heft 17, Tutzing 1978, S. 6. 
208 STERL, Raimund Walter: Christoph Stolzenberg (1690-1764). Gymnasiallehrer, Kantor, Kompo-

nist und Orgelsachverständiger, Sonderdruck aus: Musik in Bayern, Halbjahresschrift der Gesell-

schaft für bayerische Musikgeschichte e.V., Heft 11, o. O. 1975, S. 5. 
209 METTENLEITER, Dominicus: Aus der musikalischen Vergangenheit bayerischer Städte. Musikge-

schichte der Stadt Regensburg, Regensburg 1866, S. 224 f. 
210 STERL, Raimund Walter: 450 Jahre evangelische Kantoren, Organisten und Tonsetzer. Ihr Wir-

ken und ihre Bedeutung für die Musikgeschichte Regensburgs, in: Thamm, Joseph (Hrsg.): 

Musikgeschichte der Stadt Regensburg, Regensburg 1962, S. 9. 
211 WOLLENWEBER, Werner: Die evangelische Kirchenmusik und die Kantoren in Regensburg von 

1542-1888, in: Festschrift 100 Jahre Regensburger Kantorei, S. 7-12, Regensburg 1988, S. 11. 
212 STERL: Musiker und Instrumentenbauer in den Totenregistern der Stadt Regensburg, S. 136. 



 68 

schon seit 1750 als Präzeptor am Gymnasium poeticum und als Kantor an 

St. Oswald angestellt war, übernahm die Stelle des Vaters.213 

VI.2.2. Bedeutung und Sachverständigentätigkeit in Regensburg 

Stolzenberg war zu seiner Zeit ein geachteter und hoch angesehener Tonsetzer. Von 

seinen zahlreichen Kompositionen sind leider nur noch wenige Kantaten für ge-

mischten Chor, Orchester und Orgel214 bzw. für Chor a cappella erhalten. Dennoch 

weisen ihn seine Werke als den „wohl bedeutendsten süddeutschen Kantatenkom-

ponisten seiner Zeit“215 aus. Zahlreiche seiner heute noch bekannten 

Kompositionen wurden von Jürgen-Peter Schindler (1937-1997), der von 

mindestens elf Kantatenjahrgängen Stolzenbergs ausging,216 wiederentdeckt, 

herausgegeben und eingespielt. In Matthesons „Grundlage einer Ehrenpforte“217 

von 1740 erscheint seine Autobiographie bis zum Jahr 1720. Mattheson hatte sein 

Handexemplar mit handschriftlichen Nachträgen für eine Neuauflage versehen, in 

denen auch der Lebenslauf Stolzenbergs fortgesetzt wird.218 Dadurch ist seine Vita 

weitgehend bekannt geblieben. In dem 1732 von Joseph Friedrich Bernhard Casper 

Majer herausgegebenen Lehrbuch „Musik-Saal“ wird Stolzenberg zusammen mit 

heute noch bekannten Persönlichkeiten, wie Telemann, Graupner, Fux, Mattheson 

und Walther genannt.219 

Neben seiner Tätigkeit als Lehrer, Kantor und Komponist war Stolzenberg für die 

Anschaffung und den Erhalt von Instrumenten für Kirche und Schule zuständig. 

 
213 KLEINSTÄUBER, Christian Heinrich: Ausführliche Geschichte der Studien-Anstalten in Regens-

burg 1538-1880, 1. Teil: Geschichte des evangelisch reichsstädtischen Gymnasii poetici 

(1538-1881), in: Verhandlungen des Historischen Vereins für Oberpfalz und Regensburg, 36, 

Regensburg 1882, S. 217. 
214 WOLLENWEBER: Die evangelische Kirchenmusik und die Kantoren in Regensburg von 1542-

1888, S. 11. 
215 STERL, Raimund Walter: 450 Jahre evangelische Kantoren, Organisten und Tonsetzer. Ihr Wir-

ken und ihre Bedeutung für die Musikgeschichte Regensburgs, in: 450 Jahre Evangelische Kirche 

in Regensburg 1542-1992, Katalog zur Ausstellung (Museum der Stadt Regensburg, 15.10.1992-

19.01.1993), Angerer, Martin; German-Bauer, Peter und Trapp, Eugen (Hrsg.), S. 165-179, Regens-

burg 1992, S. 171. 
216 SCHINDLER, Jürgen-Peter: Die Kantate. Eine Sammlung geistlicher Musik für Singstimmen und 

Instrumente, Christoph Stolzenberg, Willkommen, teures Gnadenlicht, Neuhausen-Stuttgart o. J., 

S. 5. 
217 MATTHESON, Johann: Grundlage einer Ehrenpforte, Hamburg 1740, S. 348-350. 
218 Die handschriftlichen Nachträge Matthesons sind publiziert im Anhang zu: MATTHESON, Johann: 

Grundlage einer Ehrenpforte, Hamburg 1740, Schneider, Max (Hrsg.), Faksimile, Berlin 1910, An-

hang, S. 37-40. 
219 MAJER, Joseph Friedrich Bernhard Casper: Musik-Saal, Schwäbisch Hall 1732. 



69 

 

Zudem hat er sich als Sachverständiger mit Orgelfragen beschäftigt. Seine 

Eingaben aus dem Jahr 1719 zur Verbesserung der 1591 von Caspar Sturm 

gebauten Orgel der Neupfarrkirche Regensburg sind erhalten.220 In seinem 

Gutachten bemängelt er neben technischen Details auch den „unzeitgemäßen 

Prospekt“221 und den Aufstellungsort der Orgel. Stolzenberg spricht sich 

letztendlich für ein neues Instrument aus, da die Geldsumme für die Reparatur des 

alten Werks schon fast eine Neuanschaffung erlauben würde. Der geplante Neubau 

durch Johann Jacob Späth, den Vater Franz Jacobs, kam jedoch nicht zustande.222 

Im weiteren Verlauf seines Kantorats konnte er dennoch die beiden Orgelneubauten 

in der St. Oswald- und der Dreieinigkeitskirche bewirken. 

VI.3. Die Orgel in der St. Oswaldkirche 

Als älteres der beiden schwerpunktmäßig in dieser Arbeit behandelten Instrumente 

wird im Folgenden die Orgel in der St. Oswaldkirche Regensburg genau betrachtet. 

VI.3.1. Der Kirchenraum 

Spätestens seit dem 18. Jahrhundert kann der süddeutsche Kirchenraum nicht mehr 

als additive Zusammenstellung einzelner Ausstattungselemente gesehen werden. 

Es zeichnet sich immer deutlicher die Entwicklung ab, einheitliche Innenräume zu 

schaffen, welche die unterschiedlichen Kunstgattungen zu einem Ganzen vereinen. 

Deshalb ist es notwendig bei der Betrachtung der Orgel und im Besonderen ihres 

Gehäuses auf den Raum einzugehen, für den sie geschaffen wurde. 

VI.3.1.1. Lage und Patrozinium 

Die Kirche St. Oswald befindet sich direkt an der Donau, am sogenannten Eisernen 

Steg. Sie liegt im Winkel der Straßenzüge Weißgerbergraben und Keplerstraße. 

Dass ein Vorgängerbau existiert hat, wird angenommen, konnte aber bisher nicht 

 
220 LKAR (Archivnr. 249): Kirchliche Bauten, Bauwesen Neupfarrkirche, bes. Orgel betr. 1537, 

1572, 1709-1728, vgl. KRAUS, Eberhard: Regensburgs Orgeln – das Bild einer Städtischen Orgel-

landschaft, in: Verhandlungen des Historischen Vereins für Oberpfalz und Regensburg, 113, 

Regensburg 1973, S. 64 f. 
221 STERL: Christoph Stolzenberg (1690-1764), S. 7. 

Die Orgel verfügte noch über hölzerne Türen vor den Pfeifen des Principal 8’. LKAR 

(Archivnr. 249): Christoph Stolzenberg: Gutachten über die Mängel der Orgel in der 

Neupfarrkirche, Regensburg 1719. 
222 LKAR (Archivnr. 249): Aktennotiz o. O., o. J., vgl. JACOBI: Die Orgeln in der Neupfarrkirche 

von der Reformationszeit bis heute, S. 24-26. 



 70 

nachgewiesen werden.223 Patron der Kirche ist der Heilige Oswald, ein im 7. Jahr-

hundert lebender englischer König, der als Märtyrer verehrt wurde.224 Durch die 

Tätigkeit des Heiligen Willibrord225 wurde der Oswaldkult schon bald nach dessen 

Tod auch auf dem Festland bekannt und wohl durch angelsächsische Missionare226 

weiter verbreitet. Der Heilige war im Mittelalter besonders beliebt. Regensburg galt 

als ein „Zentrum des Oswald-Kultes.“227 

VI.3.1.2. Baugeschichte und Beschreibung 

Für die unsichere Baugeschichte der St. Oswaldkirche scheinen zwei Ereignisse 

von Bedeutung gewesen zu sein. Zum einen die Ansiedlung eines Karmeliterkon-

vents in den angrenzenden Gebäudeteilen seit 1290 und zum anderen die Stiftung 

eines Frauenspitals in den Jahren 1306/07 durch die Regensburger Patrizierfamilien 

der Auer und Prager.228 Die Wappen der genannten Geschlechter befinden sich an 

den nördlichen Chorstrebepfeilern. Die genauen Umstände des Neubaus der 

Oswaldkirche im frühen 14. Jahrhundert sind nicht geklärt. Es wäre möglich, dass 

die Planung und Durchführung des Bauvorhabens in Zusammenarbeit beider Grup-

pen, der Karmelitermönche und der Spitalstifter, geschah.229 

In dieser ersten Bauphase bestand das Gotteshaus aus dem eingezogenen im 

Fünfachtelschluss endenden Chor und einem Langhaus, das die beiden östlichen 

Fensterachsen beinhaltete. Der Außenbau wird durch kräftige Strebepfeiler, 

spitzbogige, zweibahnige Maßwerkfenster und ein umlaufendes Kaffgesims 

gegliedert (Abb. 45-50). Im Inneren (Abb. 51 und Abb. 52) öffnet sich der 

 
223 BORGMEYER, Anke; HUBEL, Achim; TILLMANN, Andreas und WELLNHOFER, Angelika: Stadt 

Regensburg. Ensembles-Baudenkmäler-Archäologische Denkmäler, in: Petzet, Michael (Hrsg.), 

Denkmäler in Bayern, Bd. 3., 37, Regensburg 1997, S. 628. 
224 JÖCKLE, Clemens: Das große Heiligenlexikon, München 1995, S. 350. 
225 ROLLASON, David W.: Artikel Oswald, in: Lexikon des Mittelalters, Bd. VI, München 2002, 

Sp. 1549. 
226 MEYER, Fredy: Sankt Laurentius und Oswald. Eine Studie zu den kirchlichen Anfängen von 

Mindersdorf unter besonderer Berücksichtigung der Laurentius- und Oswald-Verehrung im 

Bodenseeraum, S. 146 f, Hegau Geschichtsverein: 

hegau_5152_199495_meyer_sankt_laurentius_und_oswald.pdf (hegau-geschichtsverein.de) 

(eingesehen am 21.08.2023) und LCI: Bd. 8, Sp. 102. 
227 VON UNGERN-STERNBERG, Wolfgang: St. Oswald. Der Schutzpatron der Kirche, in: Festschrift 

anlässlich der Festwochen nach der Renovierung der St. Oswald-Kirche, S. 13-14, Regens-

burg 1991, S. 13 f. 
228 MORSBACH, Peter: Evangelische Kirchen in Regensburg, München-Zürich 1991, S. 25. 
229 RUHLAND, Armin: Geschichte und Ausstattung der St. Oswaldkirche, in: Festschrift anläßlich der 

Festwochen nach der Restaurierung der St. Oswald-Kirche, S. 8-12, Regensburg 1991, S. 8. 

https://www.hegau-geschichtsverein.de/wp-content/uploads/hegau_5152_199495_meyer_sankt_laurentius_und_oswald.pdf


71 

 

einjochige Chor in einem weiten Spitzbogen zum Langhaus hin. Seine gekehlten 

Rippen ruhen auf profilierten Konsolen und enden in wappengeschmückten 

Schlusssteinen (Abb. 59-61). An der Stirnseite des Langhauses befinden sich rechts 

und links neben der Choröffnung zwei Spitzbogenportale. Das nördlichere, reicher 

profilierte bildete den Hauptzugang zur Kirche. Das etwas schlichtere, südliche 

Portal führt in einen schmalen Gang, von dem aus Kanzel, Altarraum und die 1588 

angefügte Sakristei230 erreichbar sind. Das kurze Langhaus besaß nur an der 

nördlichen Seite Fenster, denn im Süden wurde die Wand eines angrenzenden 

romanischen Hausturms in den Bau eingefügt (Abb. 45). Im Westen schlossen sich 

die Spitalräume an den Sakralraum an. In dieser Gestalt soll die Oswaldkirche um 

das Jahr 1325 fertig gestellt worden sein. Die Bettelmönche verließen Regensburg 

bereits im Jahr 1367 wieder. Nach einer Auseinandersetzung mit dem Bischof 

siedelten sie nach Straubing um.231 

1553, elf Jahre nach der offiziellen Einführung der Reformation in Regensburg, 

wurde die Spitalkirche von den Protestanten als Gottesdienstraum übernommen. 

Zunächst diente sie lediglich als Predigtkirche. Bereits zehn Jahre nach der Adap-

tierung stürzte das Dach des Gotteshauses bei einem heftigen Sturm ein. Die Got-

tesdienste verteilten sich nun auf die Neupfarrkirche, die Spitalkirche St. Ignaz 

(auch Bruderhauskirche genannt) und die von nun an unter Protest der 

Dominikanermönche simultan genutzte Bettelordenskirche St. Blasius. Als 1586 

das Langhaus der Neupfarrkirche eingewölbt wurde, kam es wiederum zu 

Platzproblemen, sodass man sich für eine Instandsetzung der Oswaldkirche 

entschied. In diesem Zusammenhang wurde die Sakristei angefügt. Von nun an 

wurde auch die Abendmahlsfeier in der Oswaldkirche abgehalten.232 Die 

wachsende protestantische Gemeinde erforderte Anfang des 17. Jahrhunderts eine 

Erweiterung des Langhauses. Deshalb wurde ab 1604 die Oswaldkirche im Westen 

um drei Fensterachsen vergrößert (Abb. 45 und Abb. 46). Dazu waren die 

ehemaligen Spitalräume abgerissen worden. Die Nahtstelle zwischen Alt- und 

Neubau ist deutlich an dem Knick in der Nordwand zu erkennen. Bei der Er-

weiterung der Kirche wurden bauliche Unregelmäßigkeiten in Kauf genommen. 

 
230 DOLLINGER, Robert: Das Evangelium in Regensburg. Eine evangelische Kirchengeschichte, 

Regensburg 1959, S. 263. 
231 RUHLAND: Geschichte und Ausstattung der St. Oswaldkirche, S. 8. 
232 RUHLAND: Die Barockausstattung der St. Oswald-Kirche in Regensburg, Magisterarbeit, Regens-

burg 1987, S. 13-17. 



 72 

So ist die Langhauswestseite kürzer als die Ostseite. Auch die hinzugefügten 

Fensterachsen sind wegen der Ausdehnung des Hausturms im Süden nicht 

symmetrisch zueinander angeordnet. Der Anbau selbst ist stilistisch genau an die 

Bauteile aus dem 14. Jahrhundert angepasst und vermittelt so den „Eindruck einer 

geschlossenen gotischen Anlage“233. Das Hauptportal befindet sich von nun an im 

Westen in der Saallängsachse (Abb. 48). Darüber ist knapp unterhalb der 

Giebelzone ein Oculus angebracht. Um der Gemeinde genügend Platz zu 

verschaffen, wurde das Langhaus mit doppelgeschossigen Emporen versehen (Abb. 

51). Das Kirchenschiff wird von einer freitragenden Flachdecke überspannt.  

Im Jahr 1708 wurde das Langhaus der Kirche barockisiert. Die hier entstandenen 

Fresken und Stuckaturen an der Decke (Abb. 53-58) und den Emporenbrüstungen 

(Abb. 51) werden aus stilistischen Gründen Künstlern der Wessobrunner Schule 

aus dem Umkreis Johann Schmutzers (1642-1701) zugeschrieben.234 1724-26 er-

folgte die Umgestaltung des Chores (Abb. 52).235 

Von der Beliebtheit der Oswaldkirche bei den Gesandten des Immerwährenden 

Reichstags zeugen die zahlreichen Oratorieneinbauten im Kirchenschiff und im 

Chorraum (Abb. 51 und Abb. 52). Diese sind zum größten Teil in der ersten Hälfte 

des 18. Jahrhunderts entstanden. Den Zugang zu den Oratorien an der nördlichen 

Chorflankenwand bildet der 1750 angefügte Treppenaufgang, der den früheren 

Haupteingang im Nordosten überbaute. Im selben Jahr wurde auch die neue, von 

Franz Jacob Späth für St. Oswald erbaute Orgel (Abb. 88) eingeweiht. Um ihre 

Aufstellung zu ermöglichen, musste die obere Westempore vollständig abgebro-

chen und der untere Teil dieser Anlage verbreitert werden.236 

Bei einer Restaurierung der Kirche im Jahr 1908 wurde der ehemals hölzerne Glo-

ckenturm (Abb. 47) durch einen nach Plänen von German Bestelmeyer (1874-1942) 

gefertigten kupferbeschlagenen Dachreiter (Abb. 50) ersetzt und die ebenfalls von 

Bestelmeyer entworfene Westvorhalle angefügt. 

 
233 RUHLAND: Geschichte und Ausstattung der St. Oswaldkirche, S. 8. 
234 RUHLAND: Geschichte und Ausstattung der St. Oswaldkirche, S. 8. 
235 BORGMEYER/HUBEL/TILLMANN/WELLNHOFER: Stadt Regensburg, S. 628. 
236 RUHLAND: Die Barockausstattung der St. Oswald-Kirche in Regensburg, S. 75 f. 



73 

 

Im zweiten Weltkrieg war St. Oswald durch die Sprengung des direkt gegenüber 

der Kirche befindlichen Eisernen Stegs stark beschädigt worden. Die von dem Re-

gensburger Maler Balthasar Hueber 1724-1726 geschaffene Gewölbedekoration im 

Chorraum (Abb. 59-61) wurde anlässlich der notwendig gewordenen Restaurierung 

des teilweise einsturzgefährdeten Raums wieder freigelegt. Die Arbeiten an der Kir-

che dauerten von 1953-1955.237 Im Rahmen dieser Restauration erfolgte auch der 

aus heutiger Sicht missglückte Umbau der Orgel durch die Firma Paul Ott aus Göt-

tingen. 

In den Jahren 1985-1986 wurde der Außenbau von St. Oswald instandgesetzt. Von 

1988-1991 wurde schließlich der Innenraum erneut restauriert. Ein Hauptanliegen 

war hier die Rekonstruktion und Restauration der wertvollen Orgel durch die Firma 

Klais in Bonn.238 Da die Oswaldkirche immer wieder unter statischen und feuchtig-

keitsbedingten Problemen leidet, sind bis heute durchgehend restauratorische Maß-

nahmen notwendig. 

VI.3.1.3. Ausstattung 

In Anbetracht des schlicht erscheinenden Außenbaus überrascht die nicht nur für 

protestantische Verhältnisse prachtvolle Ausstattung der St. Oswaldkirche. Die 

wichtigsten Elemente sollen vorgestellt werden. Dadurch wird die spätere Einord-

nung der Orgel in den Kirchenraum erleichtert. 

VI.3.1.3.1. Die Bilderzyklen 

Obwohl die Bilderzyklen von St. Oswald in keinem direkten Zusammenhang zur 

Orgel stehen – diese ist über vierzig Jahre später entstanden – ist ihre Erwähnung 

wichtig, um einen Gesamteindruck vom Ausstattungsensemble zu erhalten. Zusam-

men mit der Orgel bilden sie die dominierenden Elemente der Innengestaltung. Die 

überwiegend in Malerei, Stuck und Freskotechnik ausgeführte Dekoration der Kir-

che umfasst ein zusammenhängendes Programm protestantischer Religionslehre. 

Hauptthema der Darstellungen ist die antithetische Gegenüberstellung von Altem 

 
237 MORSBACH: Evangelische Kirchen in Regensburg, S. 26-28. 
238 GRIEß, H.: Die Inneninstandsetzung der St. Oswald-Kirche in Regensburg. Anmerkungen zum 

Restaurierungskonzept, in: Festschrift anlässlich der Festwochen nach der Restaurierung der 

St.-Oswald-Kirche, Regensburg 1991, S. 17-20. 



 74 

und Neuem Testament. Das Bildprogramm kann so als barocke Weiterentwicklung 

der mittelalterlichen biblia pauperum gesehen werden. 

VI.3.1.3.1.1. Die Deckengestaltung des Langhauses 

Die Anfang des 18. Jahrhunderts reich stuckierte Flachdecke (Abb. 53) zeigt an 

zentraler Stelle eine querovale Kartusche mit dem lateinischen Schriftzug 

„VERBUM DOMINI MANET IN AETERNUM“ (Das Wort des Herrn währet 

ewiglich). Der aus dem alttestamentarischen Buch Jesaja entlehnte Bibelvers 

(Jes 40,8a) ist von Akanthusranken umgeben und wird von zwei plastisch 

modellierten Putten (Abb. 53 und Abb. 54) gehalten. In ihm vereinen sich die 

einzelnen Bildinhalte des Dekorationssystems zu einem übergeordneten Ganzen.239 

Die Besinnung auf das in Ewigkeit gültige Wort Gottes war herausragendes Motto 

der Reformation und bildet ein Herzstück protestantischer Theologie. 

Die östlich und westlich der Mittelkartusche folgenden Hauptfresken zeigen zum 

einen Moses, wie er mit den Gesetzestafeln vom Berg Sinai hinabsteigt, und zum 

anderen Jesus bei der Bergpredigt (Abb. 53). Moses gilt als Überbringer der Ge-

setze des Alten Bundes, den er stellvertretend für das jüdische Volk mit Gott abge-

schlossen hatte. Jesus hingegen stiftete nach christlichem Verständnis den Neuen 

Bund Gottes mit allen Gläubigen. Bekräftigt wird diese Bildaussage durch das 

Wort, welches aus seinem Mund hervorkommt: „Ein neu Gebot gebe ich Euch“ 

(Joh 13,34).240 

Dem Mosesfresko schließt sich im Norden eine Darstellung der Sintflut an, die ver-

sinnbildlichen soll, wie der sündige Mensch nach dem Willen Gottes vernichtet 

wird. Im Süden erscheint die Taufe Jesu im Jordan (Abb. 85). Durch die Einsetzung 

dieses Sakraments vermag sich der Mensch in der Nachfolge Jesu von seiner Schuld 

reinzuwaschen.241 Auf die Szene der Bergpredigt folgt nördlich eine Abbildung Da-

vids, der seine Schafherde vor dem Angriff eines Löwen beschützt. Dem wird Jesus 

 
239 RUHLAND, Armin: Barocke Bildprogramme in den protestantischen Kirchen Bayerns, in: Ge-

schichte des protestantischen Kirchenbaues, Festschrift für Peter Poscharsky zum 60. Geburtstag, 

Raschzok, Klaus und Sörries, Reiner (Hrsg.), Erlangen 1994, S. 279 f. 
240 MORSBACH: Evangelische Kirchen in Regensburg, S. 26-28. 
241 Vgl. Luthers Choral „Christ, unser Herr zum Jordan kam“. In der ersten Strophe heißt es „da 

wollt er stiften uns ein Bad, zu waschen uns von Sünden, ersäufen auch den bittern Tod durch sein 

selbst Blut und Wunden, es galt ein neues Leben.“ (nach Mt 3,13-17) Bach hat dieses Lied im „Drit-

ten Theil der Clavierübung“ zweimal bearbeitet. Choral zitiert nach: Evangelisches Gesangbuch. 

Ausgabe für die Evangelisch-Lutherischen Kirchen in Bayern und Thüringen (EG), München 1994, 

Lied Nr. 202. 



75 

 

als „Guter Hirte“ gegenübergestellt. Die die Hauptfresken begleitenden Darstel-

lungen werden jeweils durch eine Inschrift kommentiert. In den Ecken der Decke 

sind die aus Stuck gefertigten Evangelisten mit ihren Symbolen angebracht 

(Abb. 58). Zwischen den einzelnen Freskenfeldern winden sich ebenfalls aus Stuck 

gearbeitete Akanthusranken. In der Hohlkehle der Deckennordseite erscheint das 

„Opferlamm“. An entsprechender Stelle der Südseite „Gottvater beim dritten 

Schöpfungstag“. Ursprünglich soll hier eine Darstellung der „Errettung der Jünger 

aus dem Sturm“ gewesen sein, die verloren gegangen ist.242 Die östlichste Kartu-

sche, die in ihrer Form ein aufgeschlagenes Buch nachahmt, stellt einen fliegenden 

Engel dar (Abb. 56). Er hält die Heilige Schrift in seinen Händen. Auf den Seiten 

sind die Kürzel „VT.“ und „NT.“ (für Vetus Testamentum bzw. Novum Testamen-

tum) zu lesen. Auf dem darunter befindlichen Spruchband steht „QUAM BENE 

CONVENIVNT“ (Wie gut passen sie zusammen) geschrieben. Hier wird die Ein-

heit der Heiligen Schrift gepriesen und somit nochmals auf den Sinnzusammenhang 

der Dekoration verwiesen. Die Abbildung in dem letzten Feld der insgesamt zehn 

Bilder umfassenden Deckengestaltung ist heute nicht mehr erhalten. Der Inhalt des 

Rahmens ist hellblau gestrichen. Das Fresko fiel wohl dem Einbau zweier Belüf-

tungsschächte zum Opfer. Es würde sich um das westliche Gegenstück zur eben 

beschriebenen Kartusche handeln. Sein Platz ist oberhalb der Orgelempore.243  

VI.3.1.3.1.2. Die Emporen 

Wie bereits erwähnt, ist der Bilderzyklus an den Emporenbrüstungen (Abb. 51) 

nicht mehr vollständig erhalten. Der Einbau der Orgel erforderte den Abriss der 

zweiten Westempore und eine Erweiterung des unteren Geschosses. Die Brüstung 

dieser um 1750 neu entstandenen Orgelempore schwingt zum Kirchenschiff hin 

leicht konvex aus (Abb. 89). Anhand der Säulenstellungen kann man annehmen, 

dass sie an ihrem Scheitelpunkt um ca. 1,70 m verbreitert wurde. Die Darstellungen 

sind hier nicht wie bei den anderen Emporenbrüstungen auf Kalkputz gemalt, 

sondern auf Holztafeln. Die die Felder umrahmenden Stuckornamente wurden 

durch Schnitzereien nachgeahmt.244 Heute ist ein Bestand von 29 Einzeldar-

 
242 MORSBACH: Evangelische Kirchen in Regensburg, S. 28. 
243 RUHLAND: Die Barockausstattung der St. Oswald-Kirche in Regensburg, S. 55-72. 
244 RUHLAND: Die Barockausstattung der St. Oswald-Kirche in Regensburg, S. 75-76. 



 76 

stellungen erhalten. Diese sind jeweils aus Bild und kommentierender Inschrift zu-

sammengestellt. Die Felder sind von vegetabilem Stuck umgeben. Zwischen den 

Rahmen befinden sich ebenfalls stuckierte Früchte, Blumen und Engelsköpfe. 

Die obere Nordempore stellt Szenen aus der Passion Christi dar. Diesen werden 

wiederum ihre alttestamentarischen Vorbilder typologisch gegenübergestellt. Der 

„Kreuzigung“ entspricht die rituelle „Opferung eines Lammes“. Die „Grablegung 

Christi“ steht ohne Pendant für sich alleine. Die „Errettung Jonas“ aus dem Bauch 

des Walfisches wird in Verbindung mit der „Auferstehung Christi“ gebracht. Der 

„Himmelfahrt Jesu“ wird die „Himmelfahrt des Propheten Elias“ im Feuerwagen 

zugeordnet. 

An der zweiten Südempore sind Abbildungen der beiden protestantischen Sakra-

mente „Abendmahl“ und „Taufe“ zu sehen. Das Abendmahl wird durch das erste 

Abendmahl, das von Jesus selbst gefeiert und somit eingesetzt wurde, versinnbild-

licht. Die Darstellung der Taufe ist hingegen als zeitgenössischer Kasualgottes-

dienst ausgeführt. Das dritte Bild der Südempore ist im rechten Winkel zur Lang-

hauswand angebracht. Es zeigt eine aufgeschlagene Bibel, also das Hauptthema der 

Kirchendekoration. 

Die untere umlaufende Empore umfasst 19 Bilder. Die Leserichtung der Abbildun-

gen verläuft von Südosten nach Nordwesten. Die Reihenfolge lautet: „Erschaffung 

der Eva“ – „Der sündige Mensch“ – „Die Taufe, die von Sünden befreit“ (Abb. 84) 

– „Christus segnet die Kinder“ – „Festmahl“ (wohl im Zusammenhang mit der 

Erzählung vom verlorenen Sohn) – „Der verlorene Sohn als Schweinehirt“ – 

„Hagar und Ismael in der Wüste“ – „Der Verrat des Petrus“ – „Heimkehr des 

verlorenen Sohnes“ – „Empfang der Seligkeit als himmlischer Tugendlohn“ – 

„Fußsalbung Christi durch die Sünderin“ – „Hiob als Dulder“ – „Demut des Da-

vid“ (Abb. 80) – „Paulus sehnt sich nach Christus“ – „Paulus spürt die Angriffe 

der Hölle“ – „König David beim Gebet“ (Abb. 78) – „Elias bittet um Regen“ – 

„Predigt über die Heilung des Gichtbrüchigen“ – „Lobgesang des greisen 

Simeon“. 

Die Bildinhalte sind auf zwei Grundgedanken aufgebaut, zum einen dem Verlauf 

eines gottgefälligen Lebens von der Taufe bis zum Tod und zum anderen der Ge-

genüberstellung menschlich verschuldeter Sünde und gottgegebener Gnade. Das 



77 

 

Programm diente also mit großer Wahrscheinlichkeit zur Belehrung der Ge-

meinde.245 Die inhaltlichen Zusammenhänge der emblematischen Darstellungen 

konnten von dem jeweiligen Prediger aufgenommen und erläutert werden. Die 

Künstler der Bilddekoration des Langhauses sind leider nicht namentlich bekannt. 

Da die Kosten für die Neugestaltung von der Bürgerschaft gedeckt wurden „fehlen 

genauere Eintragungen in den Stadtrechnungsbüchern.“246 

An mehreren Stellen des Zyklus werden Szenen musikalischen Inhalts gezeigt. Da-

bei fällt auf, dass diese die Musik immer in einem eher negativen Kontext zeigen. 

In dem Mosesfresko an der Decke wird das israelitische Volk bei seinem Tanz um 

das goldene Kalb von einem Tamburin spielenden Mädchen und einem auf einem 

Zink blasenden Mann begleitet (Abb. 83). Ein Streichquartett fordert in der Dar-

stellung an der südlichen Emporenbrüstung die verschwenderische Gesellschaft 

zum Tanz auf (Abb. 82). Selbst König David hat in beiden Bildern an der nördli-

chen Empore seine Harfe weggelegt, als würde sie ihn beim Gebet stören (Abb. 79 

und Abb. 81). So zeigen nur die blasenden und paukenden Engel auf dem Orgelge-

häuse (Abb. 109, Abb. 110 und Abb. 113) die Musik in einem positiven Licht, da 

ihr Spiel ausschließlich dem Lob Gottes dient. 

VI.3.1.3.2. Der Chorbereich 

Nachdem das Langhaus so prachtvoll ausgestattet worden war, kam in der Ge-

meinde der Wunsch auf, den Chor ebenfalls zu verzieren. Da es Probleme mit der 

Finanzierung der Ausschmückung gab, konnten die Arbeiten am Chorraum erst 

1724 begonnen werden. Die knappen Geldmittel ließen keinerlei Stuckdekoratio-

nen zu, sodass man sich für kostengünstigere Grisaillemalereien (Abb. 59-61) ent-

schied. Der Auftrag hierzu wurde an Balthasar Hueber vergeben, einem der weni-

gen namentlich bekannten Künstler, die an der Dekoration der Kirche beteiligt 

waren.247 Er füllte das Chorgewölbe mit Akanthusranken, die stilistisch an den 

Stuck des Langhauses angeglichen waren. Die Maßwerkfenster versah Hueber mit 

Volutenkompositionen und hängendem, quastenartigen Blattwerk. Unter den 

profilierten Konsolen brachte er an Bandschleifen geknüpfte Frucht- und 

Laubgebinde an. Hueber nahm bei seiner Arbeit direkten Bezug auf die Stuckaturen 

 
245 RUHLAND: Die Barockausstattung der St. Oswald-Kirche in Regensburg, S. 85-108. 
246 RUHLAND: Die Barockausstattung der St. Oswald-Kirche in Regensburg, S. 144. 
247 RUHLAND: Die Barockausstattung der St. Oswald-Kirche in Regensburg, S. 111-113. 



 78 

des Kirchensaals. Dadurch wurde der schlichte Chor in die Gesamtkomposition der 

Ausstattung eingefügt. 

Diese Bestrebung, einen einheitlich durchgestalteten Innenraum zu erhalten, spielte 

später beim Einbau der neuen Orgel eine große Rolle. Denn auch hier wurde das 

Instrument harmonisch in den Kirchenraum integriert. Die gleiche Vorgehensweise 

zeigte sich bereits bei der Langhauserweiterung, als man sich dazu entschied, diese 

in der Art der älteren Bauteile zu gestalten. 

Besondere Bedeutung kommt dem Altar (Abb. 62) zu. Dieser war im Verlauf der 

Arbeiten am Chor ebenfalls neugestaltet worden. Die hier tätigen Künstler waren 

der schon erwähnte Maler Balthasar Hueber und der Bildhauer und Schreiner 

Johann Wolfgang Lincken. Das hölzerne Retabel befindet sich auf einem sockelar-

tigen Unterbau hinter der steinernen Mensa. Von dem Vorgängeraltar wurden die 

um 1604 von Isaak Schwenter gefertigten Bilder und das Uhrwerk (Abb. 67) über-

nommen.248 Das Predellengemälde (Abb. 64) zeigt drei Szenen aus dem Alten Tes-

tament: Moses vor dem brennenden Dornbusch, die Erhöhung der ehernen 

Schlange und die Errettung Jonas aus dem Bauch des Walfisches.249 Letztere Be-

gebenheit war bereits Gegenstand eines Emporenfreskos im Rahmen der Passions-

geschichte. Auf dem Altarblatt ist eine vielfigurige Kreuzigung Christi mit Johan-

nes, der Gottesmutter Maria, Maria Magdalena und Zuschauern dargestellt 

(Abb. 63). Je zwei Säulen begleiten das Altarbild. Die außenstehenden haben einen 

gedrehten Säulenschaft. Die Kapitelle sind korinthisch, wobei die äußeren um 45° 

gedreht sind. Dadurch und durch die leichte Vorstellung der gedrehten Säulen wird 

eine geringe Raumtiefe erreicht, die den Blick des Betrachters auf das Altarblatt 

lenkt. Die Seiten des Altars zieren flügelartige vergoldete Schnitzereien aus mit 

Perlstäben geschmücktem Blattwerk. Oberhalb der Säulenkonstruktion schließt 

sich ein kräftiges Gebälk mit sprenggiebelartigem Aufsatz an, auf dem zwei Putten 

sitzen. Die Kinderengel sind nur mit einem goldenen Lendentuch bekleidet. Der 

südliche (Abb. 66) hält das wie vom Wind bewegte Kleidungsstück mit seiner lin-

ken Hand fest, mit der rechten weist er auf den Altar. Dabei ist eine Handfläche zu 

sehen. Der nördliche Engel zeigt mit dem leicht ausgestreckten Zeigefinger der 

rechten Hand direkt zur Altarmitte hin (Abb. 65). Mit dem linken Arm scheint er 

 
248 RUHLAND: Die Barockausstattung der St. Oswald-Kirche in Regensburg, S. 113. 
249 Die neutestamentarischen Entsprechungen dieser Bibelstellen sind: Geburt Jesu, Kreuzigung und 

Auferstehung Christi. 



79 

 

sich auf dem Giebelstück abzustützen. Beide haben braunes, welliges Haar und gol-

dene Flügel. Ihr kindliches Gesicht zeigt eine auffallend hohe Stirn. Zwischen den 

Sprenggiebelstücken befindet sich eine Kartusche mit der Inschrift „AMORI 

SACRAVIT AMOR“. Darüber ist das von prachtvollen Schnitzereien umgebene 

Uhrwerk angebracht. Sein römisches Ziffernblatt ist von einem mit 

Blumenmalereien geschmücktem Band umfangen. Nach oben hin wird der 

Altaraufsatz durch einen Wolkenkranz abgeschlossen, aus dem fünf goldene 

Strahlen hinausleuchten (Abb. 67). Davor schweben drei geflügelte Engelsköpfe 

(Abb. 68). 

Altar und Orgel stehen schon durch ihre gegenüberliegende Aufstellung im Osten 

bzw. Westen in direktem Verhältnis zueinander. Die Westorgel bildet so ein opti-

sches Gegenstück zum Altar im Osten, wodurch sie innerhalb der Kirchenausstat-

tung an Bedeutung gewinnt. Auf die genauen Wechselwirkungen zwischen Altar 

und Orgel wird an späterer Stelle eingegangen. 

VI.3.1.3.3. Weitere Ausstattungsstücke 

Erwähnung sollen noch drei weitere Ausstattungsstücke finden, die im Zusammen-

hang mit der Orgel gesehen werden müssen. Sowohl die Kanzel als auch der Engel 

am Chorbogen und das Schnitzwerk auf der Westemporenbrüstung zeigen ikono-

graphische Parallelen zum Schmuck des Orgelgehäuses. 

VI.3.1.3.3.1. Die Kanzel 

Die Kanzel (Abb. 69) stammt, wie auch der größte Teil des Chorgestühls aus der 

Zeit der Langhauserweiterung. Die Kartusche mit der Jahreszahl 1709 nimmt Be-

zug auf die damaligen Umgestaltungsmaßnahmen.250 Die Kanzel ist am südlichen 

Übergang von Chor und Kirchenschiff angebracht. Der Zutritt erfolgt über den 

schmalen Gang südlich des Chores. Der achteckige Kanzelkorb erhebt sich über 

einer auf einen Sockel gestellten monolithen Marmorsäule mit Entasis und Hals-

ring. Wie die Orgel ist sie aus akustischen Gründen erhöht. Über dem Korb ist ein 

ebenfalls achteckiger, kassettierter Schalldeckel angebracht, der durch Schnitzwerk 

geschmückt ist. Über dem Standort des Predigers schwebt eine silberne Heilig-

Geist-Taube vor einem Strahlenkranz (Abb. 70). Diese Darstellung der dritten 

 
250 MORSBACH: Evangelische Kirchen in Regensburg, S. 30. 



 80 

göttlichen Person findet sich in abgewandelter Weise im Zierrat der Orgel 

(Abb. 115 und Abb. 116) wieder.  

Zwei weitere Heilig-Geist-Darstellungen sind in der Oswaldkirche zu finden. Die 

eine an der Decke in dem Fresko der Taufe Jesu (Abb. 85) und die andere in dem 

Taufbild an der südlichen Emporenbrüstung (Abb. 84). Hier erscheint die Taube 

zusammen mit den beiden anderen göttlichen Personen: Gott-Vater und Gott-Sohn. 

VI.3.1.3.3.2. Der Engel am Chorbogen 

Gegenüber der Kanzel befindet sich auf dem nördlichen Kämpfergesims des 

Triumphbogens eine lebensgroße hölzerne251 Engelsfigur (Abb. 71). Sie ist in Drei-

viertelansicht gearbeitet. Von hinten betrachtet sieht man den hohlen Körper und 

die Befestigung am Chorbogen. 

Der Gottesbote scheint sich gerade erst dort niedergelassen zu haben. Sein Kopf ist 

der Gemeinde zugewandt. Mit dem Zeigefinger der rechten Hand deutet er auf das 

Buch, das er aufgeschlagen mit der linken auf seinem Oberschenkel abstützt. Sein 

linkes Bein ist angewinkelt, das rechte hängt vom Gesims herunter. An den Füßen 

trägt er goldene Sandalen. Das ebenfalls goldene Gewand des Engels scheint von 

einem starken Wind bewegt zu sein, der vom Chorraum zum Langhaus hin weht. 

Es lässt seine linke Brust und das rechte Bein vom Knie ab frei. Zusammengehalten 

wird das Kleid von einem Riemen, der über seine Schulter gelegt ist. Der rechte 

Ärmel ist zum Ellenbogen hinaufgerutscht. Die Gesichtszüge des fliegenden Boten 

sind ebenmäßig und schön, er schlägt seine Augen nieder. Sein Haar ist kurz ge-

wellt, die langen Flügel sind vergoldet. 

In dem Buch ist ein Vers aus dem Alten Testament zu lesen. Dort steht geschrieben: 

„Jesaia Cap IIX V.20 Nach dem Gesetz und Zeugnis werden sie das nicht sagen, so 

werden sie die Morgenröthe nicht haben.“ Diese Worte können zweierlei Bedeu-

tung haben. Im biblischen Sinn wird die Gemeinde davor gewarnt falschen Prophe-

ten Glauben zu schenken und ihre Dienste in Anspruch zu nehmen. In der reforma-

torischen Auslegung kann der Vers auch als Mahnung an den Prediger gesehen 

werden das Wort Gottes immer unverfälscht an die Gläubigen zu verkünden. 

 
251 Die Figur ist aus Holz gefertigt, nicht aus Stuck, wie Morsbach in seinem Kunstführer „Evange-

lische Kirchen in Regensburg“, S. 30, schreibt. 



81 

 

Leider konnten bis jetzt weder Schaffenszeit noch Künstler ausgemacht werden. 

Ruhland spricht sich für eine Datierung zwischen 1708 und 1724 aus.252 

Die Engelsfigur wurde an dieser Stelle ausführlich betrachtet, da sich auf dem Or-

gelprospekt ebenfalls zwei lebensgroße Engel (Abb. 109 und Abb. 110) befinden. 

Diese ähneln in ihrer Ausführung der Figur am Chorbogen. Ein genauer Vergleich 

folgt bei der Beschreibung des Orgelgehäuses. 

VI.3.1.3.3.3. Das Schnitzwerk auf der Westemporenbrüstung 

An den seitlichen Begrenzungen der Westempore sind großformatige Rocaille-

schnitzereien angebracht (Abb. 76 und Abb. 77). Beide bestehen aus drei mächtigen 

C-Schwüngen und sind annähernd spiegelsymmetrisch ausgeführt (Abb. 88). 

Die der Kirchenwand zugerichtete Seite wird je durch einen basislosen rechtecki-

gen Holzpfeiler begrenzt. Auf den profilierten Kapitellen sitzen geschnitzte Putten 

(Abb. 72-Abb. 75). Beide sind bis auf ein bewegt flatterndes, goldenes Lendentuch 

nackt. Sie haben kleine goldene Flügel und gescheiteltes braunes Haar. In ihren 

Händen halten sie jeweils ein beschriebenes Notenblatt und eine Papierrolle. Damit 

deuten sie auf die Orgel. Die Rolle des südlichen Engels ist nicht wie die seines 

nördlichen Gegenstücks aus Holz geschnitzt, sondern besteht aus angemalter Lein-

wand. Es wäre also möglich, dass eine von beiden nachträglich ergänzt wurde. Der 

nördlichere Putto (Abb. 74 und Abb. 75) sitzt mit dem Körper frontal zum Langhaus 

hingewandt. Der Leib des anderen ist mehr nach Norden ausgerichtet (Abb. 72 und 

Abb. 73). Dadurch bieten sich dem Betrachter im Kirchenschiff eine seitliche und 

eine frontale Ansicht der Kinderengel. Ihre goldenen Flügel sind an der der Orgel 

zugewendeten Seite angewinkelt und an der wegführenden ausgestreckt. Die glei-

che Flügelhaltung nehmen die großen Engel auf dem Orgelgehäuse auf.  

Die Rocaille fällt von den Pfeilerkapitellen zur Emporenbrüstung hin ab (Abb. 76). 

Als grobes Kompositionsschema ist ein rechtwinkliges Dreieck zu erkennen. Den 

Abschluss bildet ein zur Spielnische der Orgel hin offener C-Schwung. Den Über-

gang zur Brüstung und zum Pfeiler rahmt eine vergoldete Zierleiste. Die Ornament-

schnitzereien sind stark durchbrochen. Teilweise erinnern sie an Engelsflügel 

(Abb. 77). Von den C-Schwüngen ist je einer zum Pfeiler, zur Empore und zur 

Spielnische hin offen. Sie sind mit Gold überzogen und an den Ecken leicht gerollt. 

 
252 RUHLAND: Die Barockausstattung der St. Oswald-Kirche in Regensburg, S. 108 f. 



 82 

In die sonst weiß gehaltenen Schnitzereien ist auf jeder Seite ein goldenes Blumen-

feston mit je vier Blüten und Blattwerk eingefügt. Die Rückseite der Schnitzereien 

ist nicht weiter bearbeitet und einfach in Weiß gehalten. An einigen Stellen ist sie 

durch aufgeschraubte bzw. verleimte Bretter verstärkt. 

Diese Emporenaufsätze lenken den Blick des Betrachters auf den Orgelprospekt 

(Abb. 88). Gleichzeitig verdecken sie den künstlerisch nicht gestalteten Raum 

rechts und links des Instruments. Sie sind so bemessen, dass sie sich vom Langhaus 

aus gesehen mit dem Prospekt kaum überschneiden. Die Schnitzereien dienen dazu 

einen möglichst harmonischen Übergang zwischen Emporenbrüstung und Orgel zu 

schaffen. Die Orgel ist auf die Langhausachse hin ausgerichtet. Da die nördliche 

Empore tiefer ist als ihr Gegenüber, steht die Orgel nicht symmetrisch zur Achse 

der Westempore. Die Emporenschnitzereien haben so die Aufgabe diesen optischen 

Mangel auszugleichen und zu kaschieren. 

Dieser Überblick über die St. Oswaldkirche und ihre Innenausstattung soll einen 

Eindruck von dem Kirchenraum vermitteln, der bei der Beschreibung des Orgelge-

häuses die Einordnung in das Ausstattungsganze erleichtert.  

VI.3.2. Entstehungsgeschichte der Orgel 

Bevor es im Jahr 1750 zum Neubau der Orgel in der protestantischen St. Oswald-

kirche kam, vergingen mehrere Jahrhunderte, in denen sich die ehemalige Stiftskir-

che mit den abgelegten Instrumenten aus der Neupfarrkirche bzw. Dreieinigkeits-

kirche zufriedengeben musste. Die Geschichte der Vorgängerinstrumente und der 

Weg zum prachtvollen Neubau Späths werden im folgenden Kapitel behandelt. 

VI.3.2.1. Vorgängerinstrumente 

Im Jahr 1591 wurde die alte Orgel aus der Neupfarrkirche nach St. Oswald über-

führt. Diese war 1574 von Hans Dech, einem Orgelbauer aus Schneeberg bei Chem-

nitz, erbaut worden. Bei dem Instrument handelte es sich um ein Positiv ohne Pedal. 

Die Orgel hatte acht klingende Register und eine „Nachtigall“ als Nebenregister. 



83 

 

Die Windversorgung erfolgte über vier Blasebälge, die von Hand gezogen werden 

mussten. Die Kosten bei der Anschaffung betrugen 290 Gulden.253  

Der Einbau in die St. Oswaldkirche wurde von dem Orgelbauer Kaspar Sturm, 

ebenfalls aus Schneeberg stammend, übernommen. Sturm, der an der 

Neupfarrkirche zeitweilig als Organist tätig war, erhielt noch im gleichen Jahr den 

Auftrag für einen Orgelneubau in der 1542 von den Protestanten übernommenen 

ehemaligen Wallfahrtskirche zur „Schönen Maria“.254 Zu dieser Zeit war der wohl 

bekannteste und bedeutendste evangelische Komponist Regensburgs, Andreas 

Raselius (um 1563-1602), Kantor der protestantischen Gemeinde.255 Das 

Orgelwerk Dechs in St. Oswald wurde 1604 im Rahmen der Kirchenerweiterung 

von dem Regensburger Bartholomäus Spatz (vor 1604-1634) mit einem Pedal 

versehen. Anstelle der Nachtigall baute er ein Regal ein. Die Bauamtschronik aus 

diesem Jahr berichtet davon mit folgenden Worten: „Desgleichen die Orgel durch 

den Spatzen Orgelmacher, von neuen mit einem Petal und Regal, deren es keines 

zuvor gehabt zugericht.“256  

Die Disposition257 lautete: 

Coppel 8’ 

Principal 4’ 

Spitzflöte 4’ 

Octav 2’ 

Quint 1 1/3’ 

Superoktav 1’ 

Terz  

Mixtur  

Regal 8’ 

 
253 STERL, Raimund Walter: Die ersten Orgeln in der Regensburger Neupfarrkirche, in: Die Ober-

pfalz, Heimatzeitschrift für den ehemaligen Bayerischen Nordgau, 54. Jg., S. 161-164, Kallmünz 

1966, S. 161-163. 
254 Sturm hat zahlreiche Orgelwerke auf süddeutschem und österreichischem Gebiet gebaut. 1583 

unterschrieb er einen Vertrag zur Errichtung einer neuen Orgel in der Alten Kapelle zu Regensburg. 

Als Protestant war er zeitweilig Mitglied der Münchner Hofkapelle unter Orlando di Lasso. Siehe 

hierzu: STERL, Raimund Walter: Leben und Werk Kaspar Sturms. Ein Beitrag zur Orgelbauge-

schichte Süddeutschlands im ausgehenden 16. Jahrhundert, in: Verhandlungen des Historischen 

Vereins für Oberpfalz und Regensburg, 107, Kallmünz 1967, S. 65-83. 
255 MORCHE, Gunther: Artikel Raselius, Rasel, Andreas, in: MGG online, Lütteken, Laurenz (Hrsg.), 

New York, Kassel, Stuttgart 2016 ff, zuerst veröffentlicht 2005, online veröffentlicht 2016, 

https://www.mgg-online.com/mgg/stable/27385 (eingesehen am 25. August 2023).  
256 STAR: Bauamtschronik von 1604, Archivnr. IA E1 Bd. 9, folio 43. 
257 JACOBI: Die Orgeln in der Neupfarrkirche von der Reformationszeit bis heute, S. 23. 

https://www.mgg-online.com/mgg/stable/27385


 84 

Fünfzig Jahre später wurde das Orgelwerk der Dreieinigkeitskirche in die Oswald-

kirche transferiert. Eine großzügige Spende der Bürgerstochter Maria Jacobe 

Aichinger hatte den Neubau in der Dreieinigkeitskirche 1654 ermöglicht.258 

1672 schrieb der damalige Organist an St. Oswald, Jacob Harrer (1644-1717), einen 

Bittbrief an den Rat der Stadt Regensburg. In diesem ging er auf die Mängel des 

Instruments ein. Dabei kritisierte er neben dem unzureichenden Zustand des Pfei-

fenwerks auch die Aufstellung der Orgel im Kirchenraum. In dem Brief heißt es: 

„[Das] Werkh stehet ihme selbsten sehr unbequem, in deme der 

Organist von rechts wegen sollte die Herrn Geistlichen zum Al-

tar, Auf- und Abtretung der Kanzel sehen können, und kann sol-

ches Werkh ihren Thon nicht voll von sich vernehmen lassen, we-

gen obgedachter Stell, dieweil er ihren natürlichen Orth auf der 

Phor gegen dem Chorgewölbe nicht hat.“259 

Aus Harrers Beschreibung kann auf einen Standpunkt der Orgel an einer der Lang-

hausseiten geschlossen werden. Von dort aus bleibt der Blick zur Kanzel durch den 

eingerückten Chor versperrt. Die in seinem Schreiben abgedruckte Disposition 

dürfte sich auf das Instrument aus der Dreieinigkeitskirche beziehen:260 

Prinzipal 

Oktave 

Quinte 

Superoktave 

Spitzflöte 

Regal 

Terz 

Mixtur 

1707 kam es nun zu einem ersten Neubau in der St. Oswaldkirche. Gumpelzhaimer 

berichtet davon kurz in seinem Werk „Regensburgs’ Geschichte“: „Die Oswaldkir-

che wurde verschönert, die Decke mit Stukkaturarbeit verzieret, der Chor erweitert 

 
258 RUHLAND: Die Barockausstattung der St. Oswald-Kirche in Regensburg, S. 41. 
259 LKAR (Archivnr. 255): Kirchliche Bauten und Bauwesen, Reparatur der Orgel in der 

St.  Oswaldkirche, Jacob Harrer: Brief an den Rat der Stadt Regensburg, Defecten oder Mängel der 

Orgel zu Sanct Oswaldt, März 1672. 
260 RUHWANDL und STERL gehen in ihren Arbeiten davon aus, dass es sich hier um die Disposition 

der Dech-Orgel aus der Neupfarrkirche handelt. Dabei lassen sie aber die Transferierung der Orgel 

aus der Dreieinigkeitskirche außer Acht (Tatsächlich ist die Disposition der der Dech-Orgel erstaun-

lich ähnlich, es fehlt lediglich die Coppel 8’ (ein gedacktes Register), stattdessen hat die Orgel aus 

der Dreieinigkeitskirche einen Prinzipal 8’. Orgelbauer und Erbauungsdatum dieses Instruments 

sind leider nicht bekannt. 



85 

 

und eine neue Orgel hereingemacht.“261 Dieser Neubau wurde durch ein Legat von 

Susanna Magdalena Gumpelzhaimer ermöglicht. Orgelbauer war der bereits er-

wähnte, auch als Organist tätige, Jacob Harrer. Im Hauptrechnungsbuch der Stadt 

Regensburg von 1708 ist dazu vermerkt: 

„Den 31. December, ist auff eines wohledlen Raths gnädigliche 

Verwilligung, von weyl. Frauen Susanna Magdalene Gumpelz-

haimerin seel. Legat, wegen der neu verfertigten Orgel in der 

St. Oswaldkirche bezahlet und dem Orgelmacher und Organisten 

zur heil. Dreyfaltigkeit, Jacob Harrern […] das bedungener Auf-

gab Geld entrichtet worden, nemblich 500 fl. Dann dessen Gesel-

len Trinkgeld 2 fl. Mehr dem Schreiner und Taglöhner, welcher 

das Werck in die Kirchen gebracht und musts setzen helfen 13 fl, 

30 x und dem Mahler, Christian Auckendobler und seines Gehül-

fen, Johann Adam Rogl, dieses Werckh zu fassen und zu vergul-

den 81 fl. Bringt zusammen 596 fl, 30 x.262 

Wenig später wurde der Maler Heinrich Kleinschmid damit beauftragt ein Bild zur 

Überdeckung der hölzernen Pfeifen263 zu verfertigen. In den Stadtrechnungsbü-

chern ist der Vorgang folgendermaßen festgehalten: 

„Den 18then July sind Jacob Heinrich Kleinschmid, Mahlern, 

wegen Verfertigung eines Bildes, zu Bedeckung der hölzernen 

Pfeiffen an der Orgel zu St. Oswald, worauff die Anordnung der 

Kirchen Music des König David […] zahlt 7 fl.“264 

Der Neubau fällt in die Zeit der ersten barocken Ausgestaltung der Oswaldkirche. 

Vielleicht sollte das Gemälde das Instrument optisch an die Raumverhältnisse an-

passen. Geht man allerdings davon aus, dass es sich bei dem Entwurf im Histori-

schen Museum Regensburg (Abb. 28) um die Orgel in der St. Oswaldkirche han-

delt,265 könnte damit eine Überdeckung des Mittelfelds des Brüstungspositivs ge-

meint sein. Die merkwürdigen Proportionen des Entwurfs könnten auf Blindpfei-

fen, eventuell Holzimitationen zurückzuführen sein, die später nicht mehr er-

wünscht waren. Auch die Erweiterung der Orgelempore beim Neubau durch Späth 

ließe sich so erklären, da mit dem Abriss des alten Werks auch das Rückpositiv 

 
261 GUMPELZHAIMER, Christian Gottlieb: Regensburgs’ Geschichte. Sagen und Merkwürdigkeiten 

von den ältesten bis auf die neuesten Zeiten, Bd. III, Regensburg 1838, S. 1516. 
262 STAR: Gemeiner Stadt Regenspurg Hauptrechnung 1708, Cam.Nr. 156, folio 141. 
263 Holzpfeifen befinden sich nur äußerst selten in Orgelprospekten. Im Orgelbau ist es allgemein 

üblich, dass immer der größte Prinzipal eines Werks im Prospekt zu stehen kommt. Wenn dies aus 

Platzgründen nicht möglich ist, wird auf den nächstkleineren zurückgegriffen. Falls es sich aus be-

stimmten Gründen nicht verhindern lässt, können Holzpfeifen in die Prospektgestaltung aufgenom-

men werden. 
264 STAR: Gemeiner Stadt Regenspurg Hauptrechnung 1709, Cam.Nr. 157, folio 140.  
265 Vgl. Kapitel V.2. 



 86 

weichen musste. Interessant ist in diesem Zusammenhang auch die Wahl des Sujets 

der bestellten Darstellung. König David gehört zu den klassischen Motiven an Or-

gelprospekten.266 In der Oswaldkirche befinden sich bereits zwei Abbildungen des 

alttestamentarischen Herrschers an der unteren nördlichen Emporenbrüstung 

(Abb. 78-81). 

Ein Antrag zur Verbesserung dieser Orgel wurde bereits im Jahr 1744 gestellt. Dies-

mal stammte er von dem an St. Oswald tätigen Organisten Georg Hiller. Dieser 

wurde zur Geduld aufgefordert, da die „kriegerischen Zeitläufe“ ein derartiges Pro-

jekt nicht gestatten würden.267 

VI.3.2.2. Die Späth-Orgel 

Dennoch wurden die Pläne für einen Neubau in der St. Oswaldkirche nicht ad acta 

gelegt. Im Dezember 1748 schrieb der Kantor der Kirche Johann Emanuel Minder-

lein an den Rat der Stadt Regensburg. Dabei erinnerte er auch an das Gesuch des 

Organisten Georg Hiller. Die Konsequenzen aus dem maroden Zustand der Orgel 

beschrieb er mit nachstehenden Worten: 

„Daß wegen dessen [des Orgelwerks] Schwäche kein Lied, das 

nur etwas lang in Versen daraus gepredigt werden, wo nicht der 

stark anwachsenden Gemeinde sofort wohl 2 Thon herabfällt und 

ich und der Organist ohne unser Verschulden prostituiert, und es 

besser wäre, der Organist hörte zur selben Zeit auf zu spielen, 

indeme weder er noch ich mit den wenigen Alumnis vermögend 

die starke Gemeinde im Thon zu erhalten. Woher es dann kommt, 

dass in und außer der Kirche eine erstaunliche Disharmonie ver-

merkt wird.“268 

Außerdem ging er auf die technischen Mängel des Werks ein und bat darum, Spen-

den für die Orgel bei der Bürgerschaft eintreiben zu dürfen. Minderlein hatte mit 

seinem Brief Erfolg und erhielt noch im selben Monat die Erlaubnis Gelder zu sam-

 
266 In Regensburg schmücken Darstellungen König Davids zum Beispiel die Gehäuse der Orgeln 

von St. Andreas und der Alten Kapelle (Abb. 37 und Abb. 42).  
267 Das Schreiben ist indirekt überliefert. Kantor Minderlein nimmt in einem Brief vom 4. Dezem-

ber 1748 darauf Bezug (LKAR Archivnr. 255: Kirchliche Bauten und Bauwesen, Reparatur der Or-

gel in der St. Oswaldkirche, Kantor Johann Emanuel Minderlein: Brief an den Rat der Stadt Regens-

burg, Regensburg, 4. Dezember 1748). 
268 LKAR (Archivnr. 255): Kirchliche Bauten und Bauwesen, Reparatur der Orgel in der St. Oswald-

kirche, Kantor Johann Emanuel Minderlein: Brief an den Rat der Stadt Regensburg, Regensburg, 

4. Dezember 1748. 



87 

 

meln. Außerdem wurde er dazu aufgefordert im Beisein des Hauptkantors Chris-

toph Stolzenberg und der Kirchenpröbste einen Kostenvoranschlag von dem Re-

gensburger Klavier- und Orgelbauer Franz Jacob Späth erstellen zu lassen.269 

Für die weitere Baugeschichte der Orgel in St. Oswald ist die Ratsproklamation 

vom 6. Juni 1749 (Anlage II.1.) besonders aufschlussreich. Da sie nicht nur histo-

risch interessante Fakten enthält, sondern auch die Bedeutung der Orgel zu dieser 

Zeit widerspiegelt, wird sie hier vollständig zitiert: 

„Proclama 

den vorhabenden Orgelbau bey S’. Oswald 

betre. 

Geliebte im Herrn! 

Es ist mir fast durchgehende allhier bekannte Sache, welcher 

gestalt bey hoch oberherrlich vorgenommener genauer 

Besichtigung das in hiesiger S’. Oswaldkirche befindliche, sehr 

schwache und verdorbene Orgelwerk so befunden worden, dass 

füglich selbiges wegen seiner Schwäche und anderer Gebrechen 

nicht imstande, die ganze Gemeinde in einer Harmonie zu 

erhalten; da der hiesige bürgerliche Orgelmacher Spath Gott und 

der hohen Obrigkeit zu Ehren, wie auch aus christlicher Liebe 

gegen seine lieben Mitchristen und Bürger ohne den geringsten 

Gewinn zu suchen in Zeit von einem Jahr (so Gott Gesundheit 

gibt) ein ganz neues Werck von 16 meistens zinnernen Registern 

zu verfertigen sich anheischig gemacht, mithin durch dessen 

Thon die ganze Kirche ausgefüllt und die Lieder reiner als leyder 

bißhero zu manchen Christen Ärgernis geschehen, konnten 

abgesungen werden, über diese auch ernannter Orgelmacher 

Spath solches herrliche Werck zu einem sehr brüderlichen Preis 

und unter den Kosten als Orgelmacher, Schreiner, Bildhauer, 

Schlosser und aller anderen Arbeit zusammen gerechnet von 

1200 fl machen will. Also haben ein hochedler, gestrenger, für-

sichtig und hochweiser Herr Cämmerer und Rath auf untertä-

nigstes Ansuchen die hohe Erlaubnis ertheilt, bey hiesig evangel. 

Gemeinde nach derselben berühmten Gutherzigkeit durch eine 

privat Sammlung das benötigte Quantum zusammen zu bringen. 

Werden demnach alle und jede hohe und wertgeschätzte Glieder 

hiesiger evangelischer Gemeinde hiermit geziemend ersucht sich 

durch Anschaffung eines so nötigen als nützlichen Werks ein ewig 

Denkmal zu stiften, ihre milde Hand aufzutun und nach eigenen 

Gefallen das nächstens herumgehende Büchlein mit Bezeichnung 

dero werthsten Namens der Devise und gutherzigen Beytrag zu 

beehren, damit seiner Zeit daraus jedermann behörige Rede und 

Antwort gegeben werden, und auch der liebe Potentat ersehen 

 
269LKAR (Archivnr. 255): Kirchliche Bauten und Bauwesen, Reparatur der Orgel in der St. Oswald-

kirche, Extractus Rathsprotokolli vom 5., 17. und 30. Dec. 1748. 



 88 

möge wie gutthätig unsere werthsten evangelische Gemeinde ge-

gen ihre Kirchen gewesen, und wie embsig sie dem hocherleuch-

teten König David der zur Verherrlichung des Gottesdienstes al-

lerley Musical-Instrumenta erfunden, die unseren Orgeln aber 

allen Vorzug völlig lassen müssen, nachzuarten getrachtet, weil 

die Gemüther dadurch nicht wenig zur Andacht bewegt, und da-

rinnen erhalten, der Herr unser Gott auch nicht nur durch betten, 

sondern auch durch singen und klingen gelobet und geehret wer-

den kann. Ja solch Werck ein Vorbild und Vorschmack des 

himmlischen Chors der Auserwählten laut der Offenbarung 

Joh. 5.v.8.9.270 nicht unfüglich mag genannt werden. Daher dann 

gewiß zu hoffen, der Gott aller Gütigkeit werde die zu erzeigende 

Wohltat in Zeit und Ewigkeit vielfältig einem jeden gutthätigen 

Herzen wieder ersetzten.  

producirt in Senatu d. 6. Juny 1749“271 

Der Spendenaufruf gibt unter anderem Auskunft über die Baukosten der 

St. Oswald-Orgel. Der Neubau soll 1200 fl ausmachen. Außerdem zeigt sich, dass 

das Werk durch Spenden der Gemeindemitglieder finanziert werden sollte. Die Ge-

nehmigung dazu musste vom Rat der Stadt Regensburg bzw. vom Kämmerer ein-

geholt werden. Die Proklamation macht auch den hohen Stellenwert, den man dem 

Instrument zuschrieb, deutlich. 

Da der Orgelbauer Franz Jacob Späth einen Pauschalpreis angeboten hatte, der die 

Arbeiten anderer Handwerker und Künstler beinhaltete, sind diese nicht bekannt. 

Lediglich der Schlosser und der Vergolder sind namentlich überliefert. Ersterer, da 

er einen Beschlag an der Spielschranktür mit „David Nordman, In Regensburg 

1750“ signiert und datiert hat (Abb. 130), letzterer, da er in einem Ratsprotokoll 

vom 21. April 1750 zur Geduld ermahnt wurde. Sein Name lautet Johann Paul 

Brückner.272 Auch in den Rechnungsbüchern der Stadt Regensburg sind keine Ein-

tragungen über den Orgelneubau zu finden. Wie schon bei der Ausstattungserneu-

erung sind auch hier alle Kosten von den Gemeindemitgliedern getragen worden. 

 
270 Besagte Bibelstelle lautet: „Und als es das Buch nahm, da fielen die vier Gestalten und die vier-

undzwanzig Ältesten nieder vor dem Lamm, und ein jeglicher hatte eine Harfe und goldene Schalen 

voll Räucherwerk, das sind die Gebete der Heiligen, und sie sangen ein neues Lied.“ (Offb 5,8-9) 
271 LKAR (Archivnr. 255): Kirchliche Bauten und Bauwesen, Reparatur der Orgel in der St. Oswald-

kirche, Proclama den vorhabenden Orgelbau bey S’. Oswald betre., producirt in senatu d. 6. Juny 

1749. 
272 LKAR (Archivnr. 255): Kirchliche Bauten und Bauwesen, Reparatur der Orgel in der St. Oswald-

kirche, Extraktus Rathsprotokolli vom 21. April 1750. 



89 

 

Späth selbst hat seine Orgel signiert und datiert. In der Positivwindlade wurde bei 

der Restaurierung durch die Firma Klais273 ein Zettel mit folgender Inschrift 

gefunden (Anlage II.8.):  

„Frantz Jacob Spath iunior 

bürgerlicher Orgell und Instrumentenmacher 

fecit Regenspurg 1750 

Durch Jesu Gnadentrieb soll meine Orgel klingen, 

gib Jesu deinen Geist, so wird es wohl gelingen.“ 

Der hier erflehte Geist ist an dem Orgelgehäuse in Form der Heilig-Geist-Taube 

eindrucksvoll sichtbar gemacht worden. Späth gelingt es in dem schlichten Vers 

das Innere mit dem Äußeren des Gehäuses, den technischen mit dem künstlerischen 

Aspekt des Instruments und die musikalischen mit den theologischen Komponenten 

der Orgel zu vereinen.  

Die rekonstruierte Disposition ist in Kapitel VI.3.3.1. Technische Beschreibung 

abgedruckt. 

Die Einweihung des Instruments erfolgte am dritten Weihnachtsfeiertag des Jahres 

1750. Christoph Stolzenberg hatte dazu eigens eine Kantate komponiert, welcher 

der Text des 150. Psalms zugrunde lag (Anlage II.3.).274 

Amtierender Superintendent war zu der Zeit Johann Joachim Metzger (Abb. 43). 

Neben den Kantoren von St. Oswald, Johann Emanuel Minderlein275 und Ehren-

reich Karl Stolzenberg,276 dem Sohn des Hauptkantors, war als Organist dieser Kir-

che Johann Heinrich Hiller277 angestellt. 

  

 
273 ARK: Johannes Klais Orgelbau: Restaurierungsbericht der Orgel in St. Oswald zu Regensburg, 

Fotodokumentation, Bonn 1993, S. 21.  
274 LKAR (Archivnr. 255): Kirchliche Bauten und Bauwesen, Reparatur der Orgel in der St. Oswald-

kirche, Textblatt, Musikalische Werke, welche an dem dritten H. Weihnachts-Feyertage, da nehm-

lich die bey St. Oswald neu-erbaute schöne Orgel das erste Mal gespielet wird, sollen aufgeführet 

werden. Regensburg, gedruckt von den Gebrüdern Zunkel, 1750. 
275 STAR: Gemeiner Stadt Regenspurg Hauptrechnung 1750, Cam.Nr. 189. 
276 KLEINSTÄUBER: Ausführliche Geschichte der Studien-Anstalten in Regensburg 1538-1880, 

S. 217. 
277 STAR: Gemeiner Stadt Regenspurg Hauptrechnung 1750, Cam.Nr. 189. 



 90 

VI.3.2.3. Umbauten und Restaurierungen 

Die Oswaldorgel erfuhr im Lauf der Jahrhunderte mehrmalige Reparaturen und 

Umbauten. Bekannt sind die Arbeiten im 19. Jahrhundert an dem Musikinstrument 

durch Augustin Bittner (1817-1879) aus Nürnberg. Der Kostenvoranschlag vom 

7. August 1844 und der Vertragsabschluss vom 22. Oktober 1848 sind erhalten.  

Laut Kostenvoranschlag lautete die Disposition 1844278 folgendermaßen: 

1. Manual  2. Manual  Pedal  

Principal 8’ Bordun 8’ Violonbaß 16’ 

Gamba 8’ Salicet 4’ Pileata 16’ 

Fugara 8’ Diapente 3’ Octavbaß 8’ 

Quintatön 8’ Flageolet 1’ Basetto 4’ 

Pileata maior 8’     

Flauto 8’     

Diapason 4’     

Mixtur 4fach 

Sequialtera 

Cornett 

2’ 

1 1/2’ 

1’ 

    

Bittner zählt in dem Kostenvoranschlag die Mängel auf und macht Vorschläge, wie 

die Orgel klanglich dem „veränderten Zeitgeschmack angepasst“ werden könne. 

Um dem Werk die „Schärfe“ zu nehmen und um dem „Ton mehr Abrundung“279 

zu geben, soll die Disposition wie folgt verändert werden. Im Hauptwerk soll der 

Sesquialter 1 1/2’280 zur Quinte 2 2/3’ werden und das Cornett 1’ zur Oktave 2’. Im 

Oberwerk möchte Bittner aus dem Salicet 4’ ein Salicet 8’ machen. Außerdem 

möchte er die Diapente 3’ zur Fluta dulce 4’ und das Flageolet 1’ zu einem 2’ um-

bauen. Ein weiterer Punkt in Bittners Kostenvoranschlag ist die Umstimmung des 

im Cornetton stehenden Instruments um einen Ganzton nach unten und die Neuein-

richtung der Koppel.281 Am 22. Oktober 1848 wurde der Nürnberger Orgelbaumeis-

ter vertraglich mit den Reparatur- und Umbaumaßnahmen betraut.282 

 
278 ARK: Augustin Bittner, Orgelbau: Kostenvoranschlag zur Reparatur der Orgel in St. Oswald 

vom 7. August 1844. 
279 RUHWANDL: Geschichte der Orgeln in der St. Oswaldkirche, S. 22. 
280 Damit dürfte die Terz 1 3/5’ gemeint sein. 
281 ARK: Augustin Bittner, Orgelbau: Kostenvoranschlag zur Reparatur der Orgel in St. Oswald 

vom 7. August 1844. 
282 ARK: Vertrag zur Reparatur der Orgel in der St. Oswald-Kirche zwischen Orgelbaumeister 

Augustin Bittner und der Protestantischen Kirchenverwaltung vom 22. Oktober 1848. 



91 

 

Die Disposition283 des Instruments lautete nun: 

1. Manual  2. Manual  Pedal  

Principal 8’ Bordun 8’ Violonbaß 16’ 

Gamba 8’ Salicet 8’ Pileata 16’ 

Fugara 8’ Fluta douce 4’ Octavbaß 8’ 

Quintatön 8’ Flageolet 2’ Basetto 4’ 

Pileata maior 8’     

Flauto 8’     

Diapason 4’     

Mixtur 4fach 

Sequialtera 

Cornett 

2’ 

2 2/3’ 

2’ 

    

Vom Anfang des 20. Jahrhunderts existieren Aufzeichnungen der Orgelbaufirma 

Strebel aus Nürnberg. Strebel wird im Rahmen der Renovierungsarbeiten an der 

Kirche von der protestantischen Kirchenverwaltung gebeten ein Gutachten über die 

Orgel zu erstellen. Da dieses Zeugnis inhaltlich und zeitgeschichtlich äußerst auf-

schlussreich ist, wird es hier vollständig abgedruckt: 

„In Erledigung des dem ergebenst Unterzeichneten erteilten Auf-

trages vom 14. ds. M. nahm derselbe am 18. ds. eine Untersu-

chung der Orgel in der St. Oswaldkirche vor, um, wie gewünscht 

wurde, sich über das Werk an sich, wie darüber zu äußern, wel-

che Arbeiten zur vorläufigen Instandsetzung desselben vorzuneh-

men seien. 

Der erste Eindruck, den man von der Orgel gewinnt, ist ohne 

Frage ein sehr vorteilhafter, denn das reiche und außeror-

dentlich reizvoll gegliederte Barockgehäuse ist von ganz hervor-

ragender Schönheit. Wesentlich anders gestaltet sich allerdings 

dann das Urteil, wenn man das Innere des Werkes in Augen-

schein nimmt, wenn man die Disposition desselben, die Beschaf-

fenheit des Pfeifenmaterials und dessen klangliche Wirkung so-

wie die ganze Konstruktion und Anlage der Orgel kennen gelernt 

hat. 

Schon die Disposition ist höchst mangelhaft und unzweckmäßig. 

Bei einer Gesamtzahl von 18 klingenden Registern zählt das 

I. Manual 10 Register, das II. Manual nur 4; es ist also ein großes 

Missverhältnis in der Klangstärke des I. zu dem des II. Manuals 

vorhanden. Das Pedal ist mit 4 Registern besetzt, darunter ein 

bei einem Werk von 18 Stimmen ganz deplatziertes 4-Fuß-Baßre-

gister. Von einer ausgeprägten Charakteristik der Klangfarben 

 
283 ARK: Johannes Klais Orgelbau: Restaurierungsbericht der Orgel in St. Oswald zu Regensburg, 

Bonn 1993, Anlage. 



 92 

ist bei den einzelnen Registern sehr wenig zu merken. Die sind 

nahezu alle von mittlerer Tonstärke und ein wirklich kräftiges Re-

gister ist überhaupt nicht vorhanden. 

Das Pfeifenwerk ist durchweg von ganz minderwertiger Beschaf-

fenheit. Die Zinnpfeifen sind größtenteils sehr dünn, oxydiert, 

schlecht gelötet, die Kerne zu schwach, Mensurierung und Labie-

rung unwichtig und meist ohne Stimmvorrichtungen. Die eben-

falls aus zu schwachem Holz gefertigten Holzpfeifen sind bereits 

fast durchweg einer schon sehr weit fortgeschrittenen Zerstörung 

durch den Holzwurm anheimgefallen. 

Ein großer nicht zu beseitigender Übelstand macht sich beim Pe-

dal bemerkbar und nötigt den Organisten sobald ein höherer Ton 

als a im Pedalspiel vorkommt, den Pedalsatz abzuändern, also 

unrichtig zu spielen. Das Pedal reicht nämlich nur bis a,284 hat 

also 5 Töne weniger, als zu einem korrekten Spiel unbedingt not-

wendig ist. Auch der Umfang der beiden Manualclaviaturen, die 

nur bis c3 statt mindestens bis f3 gehen, ist unzulänglich. 

Höchst mangelhaft ist ferner der Mechanismus der, in vieler Be-

ziehung unrichtig konstruiert und nicht mit der nötigen Sorgfalt 

gearbeitet, sehr ausgespielt ist und daher sowohl hinsichtlich der 

Sicherheit und Zuverlässigkeit wie namentlich Geräuschlosigkeit 

seiner Funktion viel zu wünschen übrig läßt. 

Die nach dem längst veralteten System der „Schleiflade“ gebau-

ten Windladen sind vom Holzwurm angegriffen, undicht und ha-

ben alle die mannigfachen Fehler, welche stets mit der 

Schleifladenkonstruktion verknüpft sind, nämlich viel zu enge 

Pfeifenstellung und unzureichenden Windzufluß zu den Pfeifen 

bei stärkerem Spiel. 

Zusammenfassend ergibt sich aus den vorstehenden 

Ausführungen das Endurteil, dass die Orgel ein in jeder Hinsicht 

unzulängliches und den heutigen Anforderungen längst nicht 

mehr entsprechendes Werk ist, das auch bescheidenen 

Ansprüchen nicht lange mehr genügen kann. Eine Orgel, die nun 

bald 200 Jahre (sie soll im Jahre 1725 erbaut worden sein) im 

Gebrauch steht, muß naturgemäß durch die langjährige 

Benützung und die zerstörenden Einflüsse von 

Temperaturwechsel, Staub etc. allmählich unbrauchbar werden. 

Es wäre nun allerdings, wenn die nötigen Mittel dazu vorhanden 

wären, das einzig richtige, in das alte wertvolle Gehäuse ein 

vollständig neues Werk nach moderner Disposition und 

Konstruktion einzubauen, jedenfalls wäre dies ein schöner und 

würdiger Abschluß der Kirchenrenovierung. Wie dem 

Unterzeichneten jedoch mitgeteilt wurde, hat die umfassende 

Renovierung der Kirche bereits so erhebliche Kosten verursacht, 

daß ein Neubau der Orgel vorerst noch nicht zur Ausführung 

 
284 Diese Quelle war zur Zeit der Restaurierung des Instruments durch die Firma Klais, Bonn, in den 

90er Jahren des letzten Jahrhunderts noch nicht bekannt. Hiermit kann der Ansatz bezüglich des 

Tonumfangs des Pedals von C-a0 endgültig bestätigt werden. 



93 

 

kommen kann. Es ist allerdings zu bedenken, dass gerade die 

Orgel, die doch in einer protestantischen Kirche von großer 

Wichtigkeit ist, wie so häufig, so auch hier, gegenüber anderem 

zurückstehen muß. 

Unter diesen Umständen kann es sich nun zunächst nur darum 

handeln, das Werk, welches abgesehen von verschiedenen häufi-

gen störenden Defekten, deren Beseitigung unumgänglich not-

wendig ist, durch die Renovierungsarbeiten in der Kirche sehr 

verstaubt ist, abzuheben und gründlich zu reinigen. Eine größere 

Reparatur hätte keinen Zweck, da die Beschaffenheit der Orgel 

in keiner Hinsicht mehr eine derartige ist, dass durch eine um-

fassende Reparatur wirklich eine merkbare Verbesserung erzielt 

werden könnte und die Kosten einer solchen in keinem Verhältnis 

zu dem zu erreichenden Erfolg ständen. Der Gedanke an die Er-

bauung eines neuen Werks wird jedenfalls festzuhalten sein, wäh-

rend es sich empfiehlt, vorläufig nur die absolut nötigen Arbeiten 

zur Erhaltung des gegenwärtigen Bestands und dessen teilweiser 

Verbesserung vorzunehmen. 

Die Kosten für Reinigung und Instandsetzung der Orgel sind in 

dem beiliegenden Voranschlag angegeben. Sollten sich im Ver-

lauf der Arbeit noch Mängel zeigen, die eben erst nach Ausheben 

des ganzen Pfeifenwerkes erkennbar sind, und deren Beseitigung 

absolut notwendig ist, so müsste sich der ergebenst Unterzeich-

nete allerdings vorbehalten, hieführ nachträglich noch einen ent-

sprechenden Betrag in Rechnung zu bringen. Es ist jedoch ziem-

lich sicher, dass mit dem veranschlagten Kostenbetrag die Arbeit 

ausgeführt werden kann, ja vielleicht sogar möglich, daß die 

Kosten sich noch etwas niedriger stellen werden. Die verehrl. 

Kirchenverwaltung kann sich in dieser Beziehung ganz auf die 

Reelität der unterzeichneten Firma verlassen. 

Nürnberg, den 25. September 1908 

Hochachtungsvollst 

J. Strebel“285 

Die vernichtende Einschätzung Strebels ist aus ihrem zeitgeschichtlichen Umfeld 

heraus zu verstehen. Der Nürnberger Orgelbaumeister war noch einem romanti-

schen Klangideal verpflichtet. Außerdem ist davon auszugehen, dass er schon aus 

finanziellen Gründen an einem Neubau interessiert gewesen sein dürfte. Aus heuti-

ger Sicht ist es ein Glück, dass die Kirchengemeinde damals nicht die Mittel auf-

brachte ein neues Orgelwerk in der Oswaldkirche zu realisieren. Sonst wäre auch 

 
285 LKAR (Archivnr. 650): Bauwesen Oswaldkirche, Renovierung der Oswaldkirche 1907-1909, 

Johann Strebel Orgelbauanstalt Nürnberg: Schreiben an die die Prot. Kirchenverwaltung der Drei-

einigkeitskirche in Regensburg, Manuskript, vom 25. September 1908. 



 94 

hier das alte Instrument – wie das in der Dreieinigkeitskirche – vollständig zerstört 

worden. 

Strebel hat auch die damalige Disposition286 des Werks in seinen Aufzeichnungen 

und Skizzenbüchern aus den Jahren 1908-1910 vermerkt:  

1. Manual  2. Manual  Pedal  

Principal 8’ Liebl. Gedeckt 8’ Violonbaß 16’ 

Gedeckt 8’ Flöte dulze 4’ Subbaß 16’ 

Quintatön 8’ Salicional 8’ Bassetto 4’ 

Fugara 4’ Waldflöte 2’ Octavbaß 8’ 

Viola da Gamba 8’     

Octave 4’     

Quint  3’     

Superoctave 2’ + 1’     

Mixtur 5fach      

  Manualschiebekoppel  Pedalkoppel  

Als Reparaturmaßnahmen empfiehlt er hier lediglich (im starken Gegensatz zum 

Schreiben an die Kirchenverwaltung), dass die verwurmten Holzpfeifen geleimt 

werden und die Klaviatur, die Mechanik und die Kernspalten von Mörtelteilchen287 

gereinigt werden müssten. 

In den Kriegsjahren 1914-1918 und 1939-1945 blieb die Oswaldorgel von der all-

gemeinen Metallabgabepflicht verschont, sodass auch die originalen Prospektpfei-

fen erhalten geblieben sind.288 

Nach dem 2. Weltkrieg muss die Orgel durch den Staub, der bei der Sprengung des 

in unmittelbarer Nähe zur Kirche gelegenen Eisernen Stegs aufgewirbelt wurde, 

stark beschädigt und verschmutzt gewesen sein. Der damalige 

Kirchenmusikdirektor und Kantor Ralf von Saalfeld289 beschrieb den schlechten 

Zustand des Instruments in einem Brief an die Orgelbaufirma Steinmeyer 

folgendermaßen: 

 
286 FISCHER, Hermann und WOHNHAAS, Theodor: Süddeutsche Orgeln aus der Zeit vor 1900. Eine 

Bestandsaufnahme auf Grund der Aufzeichnungen der Orgelbauer Strebel in Nürnberg, in: Beiträge 

zum Orgelbau in Süddeutschland, Bd. 1, Frankfurt a. M. 1973, S. 160. 
287 Wohl Folgeerscheinungen der Kirchenrenovierung von 1908. 
288 LKAR (Archivnr. 659): Metallabgaben i. d. Kriegen 1914-1918 u. 1939-1945. 
289 Zur Person und dem Wirken Ralf von Saalfelds in Regensburg siehe: TOPP, Martina: 19. und 

20. Jahrhundert. Evangelische Kirchenmusik, in: Musikgeschichte Regensburgs, Emmerig, Thomas 

(Hrsg.), Regensburg 2006, S. 306 f. 



95 

 

„Die Oswald-Orgel, 200 Jahre alt, ein kleines 2-manualiges 

Werk mit Pedal nur bis a und unvollkommenem Oberwerk ist jetzt 

so verstimmt, dass man ihren Klang der Gemeinde kaum mehr 

zumuten kann. Vor dem Stimmen müsste aber eine gründliche 

Reinigung erfolgen, die seit dem Bombenschaden von 1944 noch 

aussteht. Die Orgel ist noch voll von Glassplittern und Kalk-

staub.“290 

Dennoch war bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts der Originalbestand der Orgel trotz 

der mehrmaligen Reparaturen und Umbaumaßnahmen weitgehend erhalten geblie-

ben. Erst durch den Umbau der Orgelbaufirma Paul Ott aus Göttingen291 in den 

Jahren 1953-1955 wurde die Substanz der Anlage weitgehend zerstört. Dabei blieb 

„kein Bereich der Orgel – Balganlage, Spieltisch, Gehäuse, Disposition, 

Pfeifenwerk, Windladen, Lagerwerk und Mechanik – von den Veränderungen 

verschont.“292 Als amtlicher Sachverständiger war Landeskirchenmusikdirektor 

Friedrich Högner (1897-1981) tätig. Obwohl er in seinem Gutachten feststellte, 

„dass es sich bei der Orgel in der St. Oswaldkirche um ein glücklicherweise noch 

zu rettendes Denkmal von hohem künstlerischen Rang handelt […], das mit aller 

Sorgfalt erneuert werden muß“293, war die Bedeutung des Instruments als 

bedeutendes Beispiel für den süddeutschen Orgelbau nicht erkannt worden. So 

wurde das Erscheinungsbild der Orgel technisch und klanglich im Sinne der 

„damals vorherrschenden Vorstellung einer norddeutschen Barockorgel“294 

verwandelt.295 

Neben der fast vollständigen Veränderung der Disposition wurden auch die „nicht 

 
290 LKAR (Archivnr. 656): Bauwesen, Orgelumbau in der Oswald- und Dreieinigkeitskirche, von 

Saalfeld, Ralf: Brief an die Firma Steinmeyer vom 11. März 1947. 
291 ARK: Paul Ott, Werkstatt für Orgelbau: Kostenvoranschlag über die Restaurierung der Orgel in 

der St. Oswaldkirche zu Regensburg, Göttingen 7. Juli 1953. 
292 ARK: Johannes Klais Orgelbau: Restaurierungsbericht der Orgel in St. Oswald zu Regensburg, 

Bonn 1993, S. 2. 
293 ARK: Högner, Friedrich: Gutachten über die Orgel in der St. Oswaldkirche, Regensburg, vom 

23. März 1953. 
294 THEOBALD, Hans-Wolfgang: Die Restaurierung der Frantz Jacob Späth-Orgel von 1750, in: Fest-

schrift anläßlich der Festwochen nach der Restaurierung der St. Oswald-Kirche, S. 24-26, Regens-

burg 1991, S. 24. 
295 Beim Einweihungskonzert spielte Prof. Högner u. a. Toccata, Adagio und Fuge in C-Dur 

(BWV 564), sowie die bekannte Toccata in d-moll (BWV 565) von Johann Sebastian Bach (StA: 

Regensburger Tagesanzeiger: Barockorgel wurde mit einem Konzert eingeweiht, Zeitungsartikel 

vom 18. Oktober 1955). Beide Werke gehören nicht zur einheimischen, süddeutschen Orgeltradition 

und hätten auf dem ursprünglichen Instrument nicht realisiert werden können. 



 96 

erhaltungswürdigen Froschmäuler“296 stillgelegt und die Orgel mit einem elektri-

schen Gebläse und Magazinbalg ausgestattet. Das Positiv musste, um Platz für eine 

zusätzliche Schleife zu erhalten, um ca. 70 cm nach oben versetzt werden. Diesem 

Schritt fielen die originalen Gehäusedecken zum Opfer. Außerdem wurden 

Schwimmerbälge eingebaut, wodurch die Windladen zum Teil zersägt werden 

mussten. Auch die Manualtrakturen wurden vollständig erneuert und der Pedal-

umfang um fünf Töne auf C-d1 erweitert.297 Die neu erstellte Disposition von 

1955298 lautete: 

Hauptwerk  

C-c3 

 Brustwerk 

C-c3 

 Pedal  

C-d1 

 

Prinzipal 8’ Gedeckt 8’ Subbaß 16’ 

Gedackt 8’ Oktave 4’ Bassetto 8’ 

Quintade 8’ Rohrflöte 4’ Octav 

Rauschpfeife 4fach 

4’ 

Quinte  5 1/3’ Waldflöte  2’ Posaune 16’ 

Blockflöte 4’ Zimbel 3fach    

Octav 4’ Krummhorn 8’   

Octav 2’     

Quarte de Nasard 2’     

Sesquialter 2fach      

Mixtur 5fach      

Die letzte Restaurierung der Späth-Orgel sollte die Eingriffe des vorhergehenden 

Umbaus wieder rückgängig machen und das Instrument dem Zustand seiner Erbau-

ung möglichst nahebringen. Als Fachmann für historische Orgeln und Sachverstän-

diger der Evangelisch Lutherischen Landeskirche in Bayern war Jürgen 

Eppelsheim, Professor für Musikwissenschaft an der Universität München, mit der 

Leitung der Restaurierungsarbeiten betraut worden. Eppelsheim verfasste ein erstes 

 
296 ARK: Högner, Friedrich: Gutachten über die Orgel in der St. Oswaldkirche, Regensburg, vom 

23. März 1953. Gemeint sind die drei originalen Froschmaulbälge (eine Art Keilbälge) auf dem 

Dachboden der Kirche, direkt oberhalb der Orgel (Abb. 146 und Abb. 147). 
297 RUHWANDL: Geschichte der Orgeln in der St. Oswaldkirche, S. 22. 
298 ARK: Eppelsheim, Jürgen: Gutachtliche Äußerung zum derzeitigen Zustand des Werks und zu 

den Problemen seiner Restaurierung; zugleich Stellungnahme zu den drei vorliegenden Restau-

rierungsangeboten, München 26. Oktober 1984, Anlage. Vgl. KRAUS: Historische Orgeln in der 

Oberpfalz, S. 272. Leicht abgewandelt findet sich die Disposition bei RUHWANDL: Geschichte der 

Orgeln in der St. Oswaldkirche, S. 23 (Spitzflöte 4’ und Nachthorn 2’ statt Blockflöte 4’ und Quarte 

de Nasard 2’). 



97 

 

Gutachten über die Orgel.299 In diesem beschrieb er den Zustand des Instruments 

und die Probleme, die sich bei der Restaurierung stellen würden. Außerdem ging er 

auf die bereits vorliegenden Angebote der Firmen Georg Jann, Allkofen,300 

Orgelbau Sandtner, Dillingen301 und Steinmeyer & Co., Oettingen,302 ein. Da keine 

der Offerten der zu bewältigenden Aufgabe gerecht wurde, wurden die genannten 

Orgelbaufirmen dazu aufgefordert ihre Restaurierungsvorschläge zu präzisieren. 

Zusätzlich wurde ein Angebot der Firma Klais, Bonn, eingeholt.303 In einer 

weiteren Stellungnahme vom 8. Mai 1986304 sprach sich Eppelsheim für den 

Bonner Betrieb aus. Dieser erhielt schließlich den Auftrag für die Restauration der 

Orgel. Der vertragliche Abschluss mit der Firma Klais erfolgte im Juni 1986.305 

Schon im darauffolgenden Monat untersuchte Eppelsheim eingehend das Pfeifen-

werk und baute die historischen Pfeifen aus. Noch im gleichen Jahr, in dem der 

Auftrag erteilt wurde, transportierte man die noch erhaltenen originalen Pfeifen und 

Bälge nach Bonn. 1988 folgten die Windladen, die Mechanik, die Spielanlage, die 

schadhaften Seitenwandfüllungen und die originalen Balggewichte. Das restliche 

Gehäuse wurde in der Kirche belassen. Als Projektleiter der Firma Klais übernahm 

Dr. Hans-Wolfgang Theobald die Verantwortung für die Maßnahmen zur Wieder-

herstellung der Orgel. 

Durch die gleichzeitige Sanierung der St. Oswaldkirche verzögerten sich die Arbei-

ten an dem Instrument bis in das Jahr 1991. Am 6. Oktober 1991 konnte die Wieder-

einweihung des Bauwerks gefeiert werden. Die Arbeiten an dem Orgelwerk wurden 

 
299 AKR: Eppelsheim, Jürgen: Gutachtliche Äußerung zum derzeitigen Zustand des Werks und zu 

den Problemen seiner Restaurierung, zugleich Stellungnahme zu den drei vorliegenden Restau-

rierungsangeboten, München 26. Oktober 1984. 
300 ARK: Georg Jann, Orgelbau Meisterbetrieb: Orgel der Oswaldkirche, Allkofen 1983. 
301 ARK: Orgelbau Sandtner: Kostenangebot über die Restaurierung der Orgel in der Oswaldkirche 

zu Regensburg, Dillingen 1983. 
302 ARK: G. F. Steinmeyer: Angebot über die Restaurierung der Orgel der St. Oswaldkirche zu Re-

gensburg, Oettingen 1984. 
303 ARK: Johannes Klais Orgelbau: Bericht und Kostenschätzung für die Restaurierung der Späth-

Orgel in der ev. St. Oswaldkirche zu Regensburg, Bonn 1986. 
304 ARK: Eppelsheim Jürgen: Schreiben an das Pfarramt Dreieinigkeitskirche, Btr.: Orgel in der 

St. Oswaldkirche, Typoskript, vom 8. Mai 1986, S. 3. 
305 Persönliche Auskunft von Stadtkantor Christian Kroll, der zur Zeit der Restaurierung Kirchen-

musiker der Innenstadtgemeinden war. 



 98 

im selben Monat abgeschlossen. Die offizielle Abnahme durch Eppelsheim fand 

erst im November des folgenden Jahres statt.306 

Die Rekonstruktion der Orgel basiert hauptsächlich auf den noch erhaltenen Origi-

nalteilen des Instruments aus dem Jahr 1750. Der Befund konnte damals nur zum 

Teil anhand der damals bekannten Archivalien bestätigt werden.307 Die wichtigsten 

Maßnahmen der Restauration werden kurz aufgeführt: 

Die Manualspielmechanik konnte nach dem Vorbild der noch vorhandenen histori-

schen Wellenbretter des Pedals gefertigt werden. Die 1955 durch Ott vollständig 

veränderte Registertraktur musste neu erstellt werden, dabei wurden zum Teil Ori-

ginalstücke, wie z. B. abgeschnittene Wellenbäume, gerichtet und wieder mit ein-

gebaut. Einige Trakturteile mussten eigens von Hand geschmiedet werden. Die 

Balganlage konnte reaktiviert werden. Sie befindet sich auf dem Dachboden der 

Kirche. Die drei Froschmaulbälge können durch eine Tretvorrichtung hinter der 

Orgel bedient werden. Bei ihrer Restaurierung reichte eine Imprägnierung der Le-

derteile aus. Nur gebrochene Bahnen wurden ersetzt. Im Inneren der Bälge wurden 

beschriebene Notenblätter entdeckt. Auf eine Öffnung der Windanlage verzichtete 

man aber zugunsten der Bälge. Die Orgel kann nun entweder über die alte mecha-

nische oder durch die neue elektrische Balganlage mit Schleudergebläse mit Wind 

versorgt werden. Die mechanische Kalkantenanlage betreibt das Werk mit einem 

„atmenden Wind“, der von Organisten besonders geschätzt wird. 

Gravierend waren 1955 die Windladen beschädigt worden. Der Originalbestand 

war zersägt und mit modernen Zusätzen, wie z. B. Schwimmerbälgen, versehen 

worden. Die dabei verwendeten Materialien wie Sperrholz, Pressspanplatten und 

Philedonabdichtungen wurden jetzt wieder entfernt, fehlende Teile, wie Windkas-

ten und Pulpeten, gerichtet oder nachgebaut. Die Belederung der Schleifenbahnen 

musste ausgebessert werden. Die ursprüngliche Registerreihenfolge auf den Laden 

wurde rekonstruiert. 

Das Gehäuse war durch den Einbau der erweiterten Pedalklaviatur im Bereich der 

Spielnische verändert worden. Dabei wurden die den Spieltisch flankierenden Lise-

 
306 ARK: Johannes Klais Orgelbau: Restaurierungsbericht der Orgel in St. Oswald zu Regensburg, 

Bonn 1993, S. 2-4. 
307 Im Laufe dieser Arbeit hat sich durch das Quellenstudium gezeigt, dass die Ansätze der Orgel-

baufirma weitgehend als gesichert gelten können. 



99 

 

nen zersägt. Durch den Einbau des nach französischem Vorbild gefertigten, in sei-

nem Umfang verkleinerten Messerrückenpedals (von C-d1 auf C-a0), konnte diese 

Zerstörung optisch rückgängig gemacht werden. Die fehlenden Lisenenteile wur-

den wieder ergänzt. 

Der verschließbare Spielschrank war weitgehend unverändert geblieben. Spätere 

Zusätze, wie z. B. die Neubelegung der Tasten mit Ebenholz, wurden entfernt. Die 

neuen Registerschilder fertigte man in der Art der Originale aus Elfenbein. Die Tas-

tatur mit den intarsiengeschmückten Backen wurde poliert. Die Schäden am Ge-

häuse, die auf die Installierung der Balganlage auf dem Laufboden hinter der Orgel 

zurückgingen, wurden ebenfalls behoben. Die 1955 bei der Höherlegung des Posi-

tivs entfernten Gehäusedecken wurden wieder eingebaut. Das gesamte Gehäuse ist 

im Verlauf der Kirchenrestaurierung neu gestrichen worden. Die Vergoldungen 

wurden lediglich gereinigt.308 

  

 
308 ARK: Johannes Klais Orgelbau: Restaurierungsbericht der Orgel in St. Oswald zu Regensburg, 

Bonn 1993, S. 10-23. 



 100 

VI.3.3. Beschreibung des Instruments 

Bei der Beschreibung der Späth-Orgel werden neben den künstlerisch-ästhetischen 

auch die technischen Aspekte besonders berücksichtigt, da diese das optische Er-

scheinungsbild des Instruments entscheidend prägen. 

VI.3.3.1. Technische Beschreibung 

Bei dem von Späth erbauten Werk handelt es sich um eine vollmechanische Schleif-

ladenorgel (Abb. 86 und Abb. 87). Die 19 Register verteilen sich auf zwei Manuale 

und Pedal. Der Tonumfang der beiden Klaviere beträgt 49 Töne, das Pedal umfasst 

22 Töne. Die Orgel besitzt eine Schiebekoppel II an I und eine Pedalkoppel I an P. 

Als weitere Spielhilfe ist ein Tremulant eingebaut, der sich auf das gesamte Werk 

auswirkt. Die 1992 rekonstruierte Disposition309 lautet: 

Disposition Erläuterung 

I. Hauptwerk C-c3  

1. Regula primaria entspricht Prinzipal 8’ 

C-h2 original im Prospekt, dazu 46 Blindpfeifen, 

c3 neu, cs0 als einzige Pfeife unberührt, da zuletzt 

stumm 

2. Miscella acuta entspricht Mixtur 5fach 2’ 

Zusammensetzung: 

C 2’ 1 1/3’ 1’ 2/3’ 1/2’ 

c1 4’ 2 2/3’ 2’ 1 1/3’ 1’ 

c2 8’ 5 1/3’ 4’ 2 2/3’ 2’ 

von 245 Pfeifen wurden 35 rekonstruiert 

3. Cornetti 2fach 

Zusammensetzung: 

C 2’ 1 1/3’ 

c2 2 2/3’ 2’ 

von 98 Pfeifen wurden 48 rekonstruiert 

4. Sesquialtera 2fach 

Zusammensetzung: 

C 2 2/3’ 1 3/5’ 

vom 2 2/3’-Chor neu: h1, d2, f2, gs2, h2, c3 

vom 1 3/5’-Chor waren vorhanden: Fs, h1 

5. Diapason entspricht Octave 4’, neu: c3 

 
309 Die eher ungewöhnlichen, latinisierten Registernamen könnten auf Stolzenberg zurückgehen, der 

neben seiner Tätigkeit als Kantor auch als Lehrer am Gymnasium poeticum tätig war.  



101 

 

6. Gamba con traverso 8’, nach archivalischen Hinweisen seit 1844 wohl ein-

heitlich als Viola da Gamba 8’ gebaut ohne Bauformen-

wechsel. Vorhanden: G, B 

7. Fugare 8’ 

vorhanden: F, Fs, A, e0, fs0, h0, cs1, e1, a2, b2 

8. Quintitenens entspricht Quintadena 8’ 

neu: h2, c3 

Deckel und Kastenbärte 1955 erneuert 

9. Pileata major entspricht Gedackt 8’ 

neu: C-H Fichte; fs2, c2 Metall 

10. Vakant Nach Ausweis an den Schleifenangriffen erst nachträg-

lich besetztes Register, im 19. Jahrhundert mit Kleinge-

dackt 4’ besetzt, vorgesehen etwa für Quintitenens 16’, 

wie bei der Orgel in der Dreieinigkeitskirche Regens-

burg 

II. Positiv C-c3 
 

1. Diapente 3’, C-h1 gedeckt 

neu: C-Gs, H, e⁰, c2-c3 

ab c2 offen, konisch 

2. Flageolet 2’, offen 

signiert mit „Octav 2fuß positiv“ 

vorhanden: C, Cs, Fs, H 

3. Tibia vulgaris entspricht Blockflöte 4’, neu, 

gedeckt, Metall 

4. Bourdon 8’  

neu: C-H Fichte, von der Lade weggeführt, c⁰-c3 origi-

nal 

5. Salicet 4’, neu 

Schiebekoppel II-I 
 

Pedal C-a0 
 

1. Basset 4’, C-h0 im Prospekt original 

2. Pileata maxima entspricht Subbass 16’ 

vermutlich erst 1955 aus älterem Fremdbestand in die 

Orgel versetzt und ergänzt, jedoch neu aufgearbeitet 

und beibehalten 

3. Basso di Violone entspricht Violonbass 16’ 

rekonstruiert nach der vorhandenen Pfeife von B, Fichte 

Zusatzlade im Unter-

gehäuse 

 

4. Violone entspricht Oktavbass 8’, 

neu: gs0, a0 



 102 

Spielhilfen 
 

Tremolo Als „Tremblant fort“ gebauter Auslasstremulant, auf 

das gesamte Werk wirkend 

Tutti Pedalkoppel als mechanische Wippenkoppel auf die 

Manualmechanik wirkend, nach archivalischem Nach-

weis vor 1955 vorhanden310 

Die Temperierung der Orgel sollte damals nach der Stimmanweisung von Herrie-

den aus dem Jahr 1778 erfolgen. Da diese aber zu keinem befriedigenden Ergebnis 

führte, wurde das Instrument 2005 im Rahmen einer Ausreinigung nach Schimmel-

befall von der Firma Armin Ziegeltrum, Mallersdorf-Pfaffenberg, behutsam umin-

toniert. Die Stimmtonhöhe beträgt bei 8°C 450,5 Hz, auf 15°C umgerechnet 

456 Hz. Das entspricht in etwa dem um einen Halbton höheren Cornetton.311 Der 

Cornetton war der Stimmton der Bläser und Stadtpfeifer. 

Aufgrund der durch die Donaunähe der St. Oswaldkirche bedingten Feuchtigkeit 

leidet das Instrument immer wieder unter Schimmelbefall, der im Zuge der 

Sanierungsmaßnahmen am Gebäude beseitigt werden muss.  

VI.3.3.2. Das Gehäuse 

Für die kunstgeschichtliche Betrachtung einer Orgel sind das Gehäuse und der Zier-

rat des Instruments von besonderem Interesse. Über die musikalische und liturgi-

sche Nutzung hinaus wird durch die Gestaltung des Prospekts, den Aufbau des Ge-

häuses und die Ausstattung mit schmückender Skulptur das Instrument auch zu ei-

nem Objekt der bildenden Kunst. 

VI.3.3.2.1. Das Untergehäuse 

Das aus feinjährigem Fichtenholz312 gefertigte Untergehäuse (Abb. 89) hat die 

Maße von 476 cm Breite, 235 cm Höhe und 126 cm Tiefe. Es wird auf drei Seiten 

 
310 Disposition inklusive Erläuterungen abgedruckt bei: THEOBALD, Hans-Wolfgang: Die 

Restaurierung der Frantz Jacob Späth-Orgel von 1750, Regensburg 1991, S. 24-25. Die unter „6. 

Gamba con traverso“ genannte Quelle wird leider nicht genannt. Der Vertragsabschluss mit Bittner 

erfolgte nach der der Autorin bekannten Quellenlage erst 1848, aus dem Jahr 1844 stammt lediglich 

der Voranschlag. Vgl. Kapitel VI.3.2.3. 
311 ARK: Johannes Klais Orgelbau: Restaurierungsbericht der Orgel in St. Oswald zu Regensburg, 

Bonn 1993, S. 23. 
312 Fichtenholz eignet sich aufgrund seiner physikalischen Beschaffenheit besonders als Klangholz 

zum Instrumentenbau. Es wird zum Beispiel auch im Geigenbau verwendet. Gerade feinjähriges 

Holz verfügt über besonders gute Eigenschaften. 



103 

 

von einer profilierten Sockelzone umgeben. Diese setzt sich aus einer ca. 7 cm ho-

hen Platte, einem abgesetzten Halbwulst, einem Anlauf und einem anschließenden 

flachen Wulst zusammen. Der Sockel ist 6 cm breiter als das restliche Unterge-

häuse. 

Auf der Prospektseite ist die Spielnische mittig in das Gehäuse eingelassen. Dane-

ben befinden sich je zwei herausnehmbare Füllungsrahmen. Daraus ergibt sich eine 

Fünffachgliederung des Orgelunterbaus. Die einzelnen Rahmen umschreiben je 

zwei untereinander liegende, längsrechteckige Füllungen. Diese sind zur Nut hin 

abgegründet. Den Übergang zum Rahmen verdeckt eine durch drei Stäbe gebildete 

Zierleiste. Bei den oberen Feldern, die vom Langhaus aus sichtbar sind, ist diese 

jeweils vergoldet. Die unteren Zierleisten, die von der Emporenbrüstung verdeckt 

werden, sind wie der Großteil des Gehäuses weiß gestrichen. Die Mitte der Füllun-

gen ist in der Form eines stehenden Rechtecks mit kreisförmig eingeschnittenen 

Ecken gearbeitet. 

An der Südseite des Orgeluntergehäuses befindet sich eine Tür. Diese ist ebenfalls 

mit einer Füllung versehen, die wie die gerade beschriebenen an der Prospektvor-

derseite gearbeitet ist. Die Vergoldungen fehlen hier. Die Tür ist an zwei schön 

geschmiedeten Scharnieren aufgehängt. Ihre Beschläge erinnern an stilisierte Blu-

menranken. Ein weiterer Türbeschlag umfasst das Schlüsselloch. An der Türinnen-

seite fällt das schöne Schloss (Abb. 133) auf. Obwohl es in der Regel nicht sichtbar 

ist, wurde es durch dezente vegetabile Verzierungen geschmückt. Die Nordseite 

(Abb. 143) ist fast identisch mit der Südseite, nur fehlt hier der Beschlag um das 

Schlüsselloch. Der vorhandene Schlüssel sperrt beide Türen. 

In die schlichte, holzfarbene Gehäuserückwand (Abb. 138) sind fünf Füllungsrah-

men eingelassen. Die beiden äußeren sind in ihren Abmessungen den prächtigeren 

Pendants an der Ostseite angeglichen, der mittlere ist etwas breiter. Er liegt auf 

gleicher Höhe wie die Spielnische. Auch diese Rahmen sind mit je zwei Füllungen 

versehen. Den Übergang zum Rahmen bildet ein einfacher abgesetzter Wulst. Zwi-

schen der Gehäuserückwand und der Kirchenwestwand ist ein schmaler Korridor 

(Abb. 140) freigelassen. Nach oben wird dieser durch den Laufgangboden begrenzt. 

Hier befindet sich die Kalkantenanlage für die Froschmaulbälge (Abb. 146 und 

Abb. 147) am Dachboden. In einem Holzverschlag direkt an der Kirchenwand sind 

die Führungen für die drei steigbügelartigen Balgtreter (Abb. 141) und je ein Griff 



 104 

eingelassen. In dem schmalen Gang befindet sich zudem eine lange Holzbank. Um 

die Orgel mechanisch mit Wind zu versorgen, steigt der Kalkant – es ist nur eine 

Person notwendig – auf die Holzbank. Er hält sich mit beiden Händen an dem Griff 

fest und gibt einen Fuß in den „Steigbügel“. Dieser senkt sich nun aufgrund des 

Körpergewichts des Balgtreters ab und zieht so den über ein Seil mit dem Steig-

bügel verbundenen Balg am Dachboden der Kirche auf. Dies wird mit den anderen 

Bälgen wiederholt. Wenn der mit Gewichten313 beschwerte Froschmaulbalg seine 

Luft abgibt, zieht er den Bügel automatisch wieder mit hoch. Der Vorgang beginnt 

von neuem.314 Im Gegensatz zum elektrischen Gebläse erzeugen die mechanischen 

Bälge einen sogenannten „atmenden Wind“. 

Im Untergehäuse der Orgel sind die Register- und die Spieltraktur untergebracht. 

Außerdem befindet sich hier auf einer Zusatzlade der Violone 8’ (Abb. 145). 

VI.3.3.2.2. Die Spielanlage 

Die Spielanlage (Abb. 121 und Abb. 122) ist mittig in die Gehäusevorderseite ein-

gelassen. Sie besteht aus der nur leicht eingerückten Pedalklaviatur und dem Spiel-

schrank, in dem sich die beiden Manualklaviaturen und die Manubrien befinden. 

Das Pedal liegt auf einem dem Gehäuse vorgelagerten Podest auf. Dieses ist aus 

dunklem Holz gefertigt. Der Absatz ist 23 cm hoch, 254 cm breit und 88,5 cm tief 

(Abb. 89). Seine der Orgel abgewendeten Seiten sind abgerundet. Die Pedalklavia-

tur selbst ist vollständig rekonstruiert. Es handelt sich um ein sogenanntes Messer-

rückenpedal. Bei diesem sind die Zwischenräume der einzelnen Tasten geschlos-

sen. Der Tonumfang geht von C-a0, umfasst also 22 Töne. Als Material wurde Eiche 

verwendet. Die Klaviatur ist ca. 14 cm in das Gehäuse eingelassen. Das bedeutet, 

dass sich die Obertasten in der so entstandenen Nische befinden. Da diese mit 90 cm 

Breite etwas schmäler ist als der Klaviaturrahmen, musste dieser auf Höhe der 

Obertasten leicht eingeschnitten werden. Die 58 cm hohe Nische beinhaltet eine 

 
313 Es dürfte sich hier um die originalen Balggewichte handeln (ARK: Johannes Klais Orgelbau: 

Bericht und Kostenschätzung für die Restaurierung der Späth-Orgel in der ev. St. Oswaldkirche zu 

Regensburg, Bonn 1986, S. 7.) Eines der Gewichte zeigt eine gemeißelte Inschrift. Die Worte „Carl“ 

und eventuell „(?) iit“ sind zu entziffern. Der Stein wurde offensichtlich beschnitten. Vielleicht han-

delt es sich dabei um einen wiederverwendeten Grabstein. 
314 Der Kalkantendienst gehörte zu den Aufgaben der Zöglinge des protestantischen Alumneums. 

Die Rückwand der Orgel ist mit zahlreichen Graffitis der Schüler versehen (Abb. 139). Vgl. KÖNIG, 

Eginhard: 500 Jahre Gymnasium Poeticum, Vortrag gehalten am 23. Februar 2005 im großen 

Runtingersaal, Historischer Verein für Oberpfalz und Regensburg (Veranstalter), Typoskript, Re-

gensburg 2005, S. 28. 



105 

 

ebenfalls rekonstruierte, abgeplattete Kniefüllung. Diese wird durch eine Zierleiste 

betont. Über der Pedalklaviatur steht die nach altem Vorbild neu gefertigte Orgel-

bank. 

Besonders wertvoll ist der verschließbare Spielschrank mit den Manualklaviaturen 

gearbeitet. Seinen oberen Abschluss bildet ein Karniesbogen (Abb. 121). Dieser ist 

von unten nach oben betrachtet durch einen vergoldeten Wulst, eine Kehle und ei-

nen nach oben flachen, abgesetzten Viertelwulst profiliert. In den Bogen ist im 

Scheitelpunkt eine zierliche, von Rocaille umgebene, vergoldete Kartusche einge-

lassen. Das leere Mittelfeld wird von zwei C-Schwüngen umrahmt. Rechts und 

links davon ist auf dem im Profil leicht nach vorne springenden Bogen begleitend 

weiteres vergoldetes Schnitzwerk angebracht. 

Die seitliche Begrenzung der Spielnische bilden zwei vergoldete Pilaster mit korin-

thisierendem Kapitell (Abb. 127 und Abb. 128). Diese nehmen sowohl Bezug auf 

die Säulenstellung des Altars als auch auf die der zweiten Emporen. Der Schaft 

schwingt zur Mittelachse hin leicht bogenförmig aus. Im Profil zeigt sich, dass Fuß- 

und Kapitellbereich etwas vorspringen. Der mittlere Teil des Schaftes ist weiß ge-

lassen. Er wird durch eine gerissene Linie von dem vergoldeten Rahmen getrennt. 

Oben ist er in der Art eines Schulterbogens gestaltet, unten als eingerückter Rund-

bogen. An den Pilaster schließt unten je eine stark gerollte, goldene Volute an. Ihre 

einzelnen Windungen treten nach vorne etwas hervor. Dadurch verstärkt sich ihr 

plastischer Eindruck. Durch einen vergoldeten Wulst und eine weiß gestrichene 

Kehle wird zu der den Spielschrank optisch abschließenden Rahmenleiste überge-

leitet. Die zweiflügelige Spielschranktür nimmt die Karniesbogenform auf 

(Abb. 122). Die Türblätter sind mit abgeplatteten Füllungen versehen. Den Über-

gang zum Rahmen bildet auch hier eine Zierleiste. Die Eckpunkte des erhabenen 

Füllungsmittelteils werden durch eingerückte Rundbogenformen eingefasst. Die 

Türflügel sind an der Innen- und Außenseite, von den Beschlägen abgesehen, gleich 

gearbeitet. Je zwei Messingscharniere halten die beiden Türblätter. Diese Schar-

niere sind mit balusterartigen Fortsätzen (Abb. 128) verziert. In dem rechten Tür-

flügel befindet sich das Schloss. Die Schlüsselöffnung wird außen von einem Be-

schlag (Abb. 132) umgeben. Auf dem linken Türblatt ist, wohl aus Symmetriegrün-

den, ebenfalls ein Beschlag angebracht. Besonders kunstvoll sind die an den Flü-

gelinnenseiten. Der Beschlag an dem rechten Türblatt (Abb. 129) ist dem Schloss 

zugeordnet, der am linken gehört zu einer Entriegelungsvorrichtung (Abb. 130). 



 106 

Beide sind annähernd quadratisch. Sie befinden sich auf gleicher Höhe. Das flache 

Mittelfeld wird von einem profilierten Rahmen eingeschlossen. Die Ornamente 

sind in die Metallfläche eingeritzt. Die Rillen sind zum Teil mit weißer Farbe ge-

füllt. Der Schmuck des Schlossbeschlags erinnert an Bandelwerk, das von üppigen 

Blattwerks- und Volutenkompositionen umspielt wird. Durch ein kleines Loch in 

der Metallplatte ist die Spitze des außen steckenden Schlüssels sichtbar. Das gegen-

überliegende Türblatt enthält einen vertikal verlaufenden Riegel. Seine Führung ist 

in den Rahmen eingelassen. Laubförmige Beschläge halten ihn in der Vertiefung. 

Die Verriegelung kann mit Hilfe eines Griffs an der Innenseite aufgehoben werden. 

Durch eine Drehung im Uhrzeigersinn bewegt sich der Riegel nach unten, sodass 

der Flügel geöffnet werden kann. Beim Loslassen springt er durch eine Feder in die 

Ausgangsposition zurück. Die Mechanik dieser Vorrichtung ist hinter einem Be-

schlag verborgen. Dieser bildet das Gegenstück zu dem bereits beschriebenen 

Schloss. In der Mitte ist der drehbare Griff (Abb. 131) angebracht. Seine Gestalt 

ähnelt einem verzierten Schlüsselring, der aus vier zierlichen C-Schwüngen zusam-

mengesetzt ist. In den Spiegel des Beschlags ist eine aus vegetabilen Ornamenten 

und Rollwerk gebildete Kartusche eingeritzt. Ihr oberer Abschluss ist ein im Schei-

tel durch eine vierblättrige Blume geschmückter, eingerückter Segmentbogen 

(Abb. 130). Dieser wird von in Herzform gestaltetem Rollwerk bekrönt. In dem 

Kartuschenfeld ist eine Inschrift zu lesen: „David Nordman, / In Regenspurg / 

1750“. Neben der Signatur Späths ist dies der einzige direkte Hinweis auf einem 

beim Bau der Orgel tätigen Handwerker an dem Werk. 

Die in das Gehäuse eingeschnittene Spielnische (Abb. 121) ist 27,5 cm tief und 

96 cm breit. An ihrer höchsten Stelle, im Scheitel des Bogens, erreicht sie 99 cm. 

An ihrer niedrigsten misst sie noch 77 cm. Der Rahmen ist in seinen Ausmaßen 

etwas kleiner angelegt. Den Übergang vom Nischenboden zu den Seitenwänden 

verdeckt eine fast schwarze Ebenholzleiste. Ihr Profil zeigt von unten nach oben 

eine hohe Platte, eine abgesetzte Kehle und eine kleine Platte. Das erste Manual 

(Abb. 123 und Abb. 124) wird durch einen ebenfalls profilierten Ebenholzsockel 

erhöht. Dieser setzt sich aus einer hohen Platte, einer abgesetzten Kehle, einem 

Wulst und einer kleinen Platte zusammen. Oberhalb des ersten Manuals schließt 

sich nach hinten versetzt das zweite an. Der Tonumfang geht über vier Oktaven von 

C-c3 (49 Töne). Die Obertasten der beiden Klaviaturen bestehen aus weißem Holz 

mit Elfenbeinauflage. Die Untertasten sind mit schwarzem Ebenholz belegt, in das 



107 

 

zwei Zierrillen gerissen wurden. Die Tastenhebel selbst sind aus Fichte. Besonders 

schön sind die Stirnseiten der Tasten gestaltet. Jede ist mit einer rotgründigen Ein-

legearbeit geschmückt. Die Papierintarsien haben je einen weißen Rahmen, in des-

sen obere Ecken kleine Kreise eingeschrieben sind. Darin eingebettet ist je ein hal-

bierter, stehender Vierpass. Die ebenhölzernen Backen der Klaviaturen sind mit 

eingelegtem Elfenbeinrahmen versehen. An ihrer Stirnseite sind Messingknöpfe 

befestigt. Diese haben die Form stehender Quadrate. Mit Hilfe dieser Knöpfe kann 

die Schiebekoppel nach vorne geschoben werden. Dadurch wird das zweite Manual 

an das erste gekoppelt. Die Knöpfe an der unteren Klaviatur haben keinen 

praktischen Nutzen, sie dienen zur Dekoration. Oberhalb der Klaviaturen befindet 

sich das Notenpult (Abb. 121). Es ist an der konkav nach hinten schwingenden, 

herausnehmbaren Füllung der Rückwand festgemacht. Diese ist von einem 

einfachen, vergoldeten, querrechteckigen Rahmen umgeben. Rechts und links da-

von sind je elf Manubrien (Abb. 125 und Abb. 126) vertikal untereinander ange-

ordnet. Ihre Abfolge lautet: 

Linke Seite Rechte Seite 

Bourdon Regula primaria 

Tibia vulgaris Vakant 

Salicet Pileata major 

Flageolet Quintitenens 

Diapente Fugare 

Violone Gamba con traverso 

Basset Diapason 

Pileata maxima Sesquialtera 

Basso di Violone Cornetti 

Tutti Miscella acuta 

Vakant Tremolo 

Die originalen Registerknöpfe sind aus Horn gedrechselt. 1955 wurden drei neue 

aus Ebenholz hergestellt. Die Registerschilder sind aus sehr feinem Elfenbein ge-

fertigt. Die mit lateinischen Buchstaben geschriebenen Signaturen wurden flach 

eingraviert und geschwärzt.315 

Oberhalb des rückwärtigen Füllungsrahmens befindet sich ein Spiegel (Abb. 121). 

Dieser ist von üppigem Rocailleschnitzwerk umgeben, das sich in die Bogenform 

 
315 ARK: Johannes Klais Orgelbau: Restaurierungsbericht der Orgel in St. Oswald zu Regensburg, 

Bonn 1993, S. 12. 



 108 

des Spielschranks einpasst. Durch die leichte Schrägstellung des Spiegels kann der 

Organist auch während des Spiels den Chorraum und die Kanzel überblicken. 

Das Obergehäuse ist breiter und tiefer als das Untergehäuse. An den Seitenwänden 

der Orgel wird zum Prospektbereich durch ein fast 60 cm hohes stützendes Karnies 

übergeleitet. Dieses ruht auf einer durch eine abgesetzte Kehle, einen Zweidrittel-

wulst, eine abgesetzte Kehle und einen Viertelwulst profilierten Zierleiste. An der 

Vorderseite des Werks wird das Obergehäuse optisch durch ein 30,5 cm breites Ge-

sims (Abb. 90-92) vom Untergehäuse getrennt. Sein Profil beinhaltet von unten 

nach oben gesehen ein steigendes bekrönendes Karnies, einen vergoldeten Viertel-

wulst, ein hohes steigendes, stützendes Karnies, eine Kehle, eine vergoldete Platte 

und einen vergoldeten Wulst. Oberhalb und unterhalb des Gesimses schließt sich 

ein breites Band mit vergoldeter Rocaille (Abb. 90-94) an. Vergoldetes Rokoko-

schnitzwerk (Abb. 107 und Abb. 108) verdeckt ebenfalls die Vorderseite des seitli-

chen Karnieses. Die Schnitzereien nehmen dabei die Dreiecksform des Karnies-

querschnitts auf. Die untere Spitze bildet eine Volute aus, die obere greift ranken-

artig nach dem Gesims. Das beherrschende Element dieser Verzierung bildet eine 

fast mittig angebrachte große Volute.316  

VI.3.3.2.3. Das Obergehäuse 

Das Obergehäuse (Abb. 88) ist mit einer Tiefe von 153 cm und einer Breite von 

568 cm etwas größer als der untere Teil der Orgel. An den beiden Seiten tritt es je 

46 cm über den Unterbau hinaus. Auf der Prospektseite springt es 27,5 cm vor. Nur 

an der Rückseite schließt sich der obere Bereich in einer Linie an den unteren an. 

Da das Obergehäuse durch ein stark bewegtes Gesims nach oben abgeschlossen 

wird, besitzt es unterschiedliche Höhen. Die größte Höhe von 356 cm wird am 

Übergang zum äußersten Pfeifenfeld erreicht. In der Mittelachse ist es mit 256 cm 

am niedrigsten. Die Gesamthöhe der Orgel beträgt also 591 cm bzw. 491 cm (ohne 

figürlichen Schmuck). 

Der Prospekt der Oswaldorgel ist neunfach gegliedert. In der Mitte befindet sich 

das niedrigste Pfeifenfeld der Anlage (Abb. 102). Es ist mit sieben Pfeifen besetzt. 

 
316 Die Verklammerung der beiden Gehäuseteile durch Voluten nimmt ein gestalterisches Prinzip 

auf, das sich seit der Fassadengestaltung von Il Gesù, Rom, durch Giacomo della Porta (1532-1602) 

als richtungsweisend für die barocke Architektur erwiesen hat. In Regensburg fand es z. B. am Au-

ßenbau der Karmeliterkirche St. Josef Verwendung. Im Orgelbau wird, in Umkehrung zur Fassaden-

gestaltung, ein schmäleres Untergeschoß mit einem breiteren Obergeschoß verbunden.  



109 

 

Daran schließen sich zu beiden Seiten jeweils zwei zweigeschossige Seitenfelder 

mit je sieben bzw. elf Prospektpfeifen (Abb. 96-98) an. Diesen fünfgegliederten 

Mittelteil umrahmen zwei mit acht Pfeifen bestückte hochgezogene Harfenfelder. 

Als seitliche Begrenzung dienen zwei zweigeschossige, schmale Außenfelder mit 

je sechs Pfeifen (Abb. 88). Die einzelnen Felder sind zur Mittelpfeife hin spiegel-

symmetrisch ausgerichtet. Diese mittlere Pfeife ist durch ein rundes Oberlabium 

(Abb. 102) besonders hervorgehoben. Alle anderen Prospektpfeifen sind mit einem 

gerissenen Dreieckslabium und einem runden Unterlabium versehen. Damit ist die 

Späth-Orgel in der Regensburger St. Oswaldkirche ein für Süddeutschland seltenes 

Beispiel eines originalen Prospekts dieser Labienart.317  

Der Prospekt besteht aus Pfeifen der Register Regula primaria und Basset. Außer-

dem sind 46 sogenannte blinde Pfeifen eingebaut worden. Diese haben keinen mu-

sikalischen Wert, da sie nicht mit Wind versorgt werden. Sie dienen ausschließlich 

zum Schmuck des Werks. Die Prospektpfeifen sind bis auf die E-Pfeife im linken 

Seitenfeld vollständig original erhalten. Auf alten Aufnahmen der Orgel kann man 

an besagter Stelle eine Pfeife mit Rundlabium erkennen. Diese wurde bei der letzten 

Restaurierung ausgetauscht. Der Prospekt wirkt nicht zuletzt durch das mächtige 

obere Gesims (Abb. 89) sehr stark bewegt. Es hat eine Breite von 37 cm und ver-

läuft um drei Seiten des Gehäuses. Von oben nach unten ist es durch einen kleinen 

vergoldeten Halbwulst, einen flacheren Wulst, eine vergoldete Platte, eine größere 

Platte, ein schwungvolles bekrönendes Karnies, einen vergoldeten Halbwulst und 

eine abgesetzte Kehle profiliert. An den Seitenwänden schließt sich noch ein ver-

goldeter Viertelwulst, eine Kehle, ein kleiner vergoldeter Halbwulst und eine eben-

falls mit Gold überzogene Platte an. 

An der Vorderseite des Instruments verläuft das Gesims in großen Schwüngen ober-

halb der Pfeifenfelder. Seine bewegte, flüssige Linienführung erweckt den textilen 

Eindruck einer Vorhangdraperie. Der vertikale Verlauf des Gesimses nimmt von 

links nach rechts betrachtet einen kurzen Aufschwung, der in ein steil fallendes 

Karnies übergeht. Dieses läuft über dem dritten Feld von links flach aus. Darauf 

fällt das Gesims abermals in einem Abschwung zur Mitte hin ab. Nach einem kur-

zen waagerechten Stück bildet es über dem mittleren Pfeifenfeld einen nach oben 

 
317 ARK: Johannes Klais Orgelbau: Restaurierungsbericht der Orgel in St. Oswald zu Regensburg, 

Bonn 1993, S. 12. 



 110 

offenen Bogen aus. Der folgende Aufschwung ist spiegelsymmetrisch zum Ab-

schwung gestaltet. Die vertikale Linienführung wird in der Horizontalen, im Ver-

lauf des unteren Gesimses, in abgeflachter Form wiederholt. Nur das Mittelstück, 

das dementsprechend konvex vorspringen müsste, ist in der Gegenbewegung kon-

kav ausgebildet. Der Schwung des unteren Gesimses wird von den Pfeifenflächen 

aufgenommen. Am deutlichsten ist dies bei den großen Harfenfeldern sichtbar. Die 

Pfeifenfüße sind hier im S-Schwung in den Stock eingelassen. Damit folgen sie 

dem unteren Gesims und nehmen gleichzeitig Bezug zu dem das Feld bekrönenden 

Karnies. 

Der bewegte Charakter des Prospekts beruht auch auf den Variationen im Labien-

verlauf, der Pfeifenfußstellung und der Pfeifenlänge. Im Mittelfeld ist die mittlere 

Pfeife die längste (Abb. 88). Die Pfeifenhöhen nehmen zu beiden Seiten hin ab. 

Damit sich die Pfeifen in ihren Ausmaßen ungefähr entsprechen sind sie in C- und 

Cis-Seite unterteilt. Der Labienverlauf ist dem entgegengesetzt. Die mittlere Pfeife 

hat den am tiefsten sitzenden Aufschnitt, die beiden äußeren den höchsten. Die Pfei-

fenfüße dieses Feldes sind in einer Ebene in den Stock eingefügt. 

Die angrenzenden Felder nehmen im unteren Stockwerk den eben beschriebenen 

Labienverlauf auf, nur werden hier die Pfeifen nach außen hin länger. Das zweite 

Geschoss wird ausschließlich durch Blindpfeifen gebildet. Deren Stock verläuft zur 

Mitte hin schräg nach unten. Diese abfallende Linie wird in der Pfeifen- und Fuß-

höhe, sowie bei den Labien aufgenommen. 

Bei den beiden nächsten Flachfeldern sind die Labien und die Füße in beiden Eta-

gen auf gleicher Ebene angebracht. Nur die Pfeifenlängen bilden wie im Mittelteil 

eine Dreieckskomposition aus. Auch in den Harfenfeldern befinden sich die Labien 

im gleichen Abstand zum Fuß, nur nehmen die Pfeifen nach außen hin in ihrer 

Länge zu. 

Das untere Stockwerk der letzten Seitenfelder zeigt nach außen hin einen abfallen-

den Labienverlauf bei steigender Pfeifenlänge (Abb. 95). Der Pfeifenstock des 

oberen Felds (Abb. 88) ist zur Mitte hin schräg abfallend. Die Labien folgen dieser 

Linienführung. Die größte Pfeife steht hier jeweils innen, die kleinste außen. 



111 

 

Die einzelnen Pfeifenfelder werden durch schmale weiße Lisenen318 voneinander 

getrennt. Diese sind vollständig mit teilweise durchbrochener, vergoldeter Rocaille 

besetzt. Die Schnitzereien greifen mit kapitellartigem, flammend spitzem Blattwerk 

(Abb. 103 und Abb. 104) bis über das obere Gesims hinaus. Die Pfeifenstöcke wer-

den von einem breiten Rocailleband (Abb. 90-92) verdeckt. Die Rocaille der 

Schnitzereien ist nicht streng auf Symmetrie gearbeitet. Dennoch erscheint sie im 

Gesamteindruck einheitlich geschlossen und harmonisch abgestimmt. 

An den Seitenwänden des Obergehäuses sind in der Prospektebene vergoldete, flü-

gelartige Schnitzereien angebracht (Abb. 88 und Abb. 106). Diese erstrecken sich 

in voller Länge zwischen den beiden die Pfeifenfelder begrenzenden Gesimsen. 

Ungefähr auf halber Höhe erreicht das Flankenornament seine größte Breite 

(Abb. 105). Die „Flügel“ sind an den Gehäuseseitenwänden mit Hilfe von 

Winkeleisen befestigt. Ihre ausschwingenden Bewegungen binden die Orgel 

optisch in den Kirchenraum ein. Abgrenzende Elemente, wie etwa harte, klare 

Linien werden vermieden. Durch die durchbrochene Rokokoschnitzerei mit ihren 

ausfransenden Rändern scheint das Instrument direkt in den seitlichen Raum 

überzugehen. Derartige Fortsätze befinden sich auch an den Altarseiten (Abb. 62). 

Besonders schön sind die Schleierbretter (Abb. 95-101) gestaltet. Diese dienen bei 

der Orgel dazu den Blick in das weniger dekorative Gehäuseinnere zu verhindern. 

Eventuelle Unstimmigkeiten bei den Pfeifenlängen können durch sie ebenfalls ka-

schiert werden. Die Schleierbretter nehmen jeweils die durch die Pfeifenaufstellung 

vorgegebene Form an. Dabei überschneiden sie die Pfeifen am oberen Ende gering-

fügig. Vergoldete Rocailleornamente umranden mit Netzwerk gefüllte unregelmä-

ßige Felder. Dieses Netzwerk ist viereckig, oval, rund, nieren- oder vierpassförmig 

durchbrochen. Teilweise werden die Knotenpunkte durch erhabene Scheibenfor-

men oder vierblättrige Blumen betont. Sie können aber auch rund bzw. vierpassför-

mig ausgespart sein. 

Die Rocailleschnitzerei am Orgelprospekt der St. Oswaldkirche spielt mit verschie-

denen Ornamentarten und -formen. Gefächerte C- und S-Schwünge, Volutenfor-

men, Perlschnüre, gezackte Muscheln, stilisierter Akanthus und Palmzweige wech-

 
318 Im Orgelbau werden die seitlichen Begrenzungen der Pfeifenfelder als „Lisenen“ bezeichnet. 

Dieser Terminus wird hier und im folgenden Text in diesem Sinn gebraucht. 



 112 

seln sich ab. Verfeinertes, zierliches Knorpelwerk ist ebenso zu finden wie Ohrmu-

schelformen. Die Lisenenfortsätze gleichen flammenden Feuerzungen (Abb. 103 

und Abb. 104), das Band unterhalb des Gesimses eher brandenden, sich überschla-

genden Wellen (Abb. 93). Manche Ornamente sind erhaben gearbeitet, manche 

durchbrochen (Abb. 94). 

Die Seitenwände (Abb. 142 und Abb. 143) des Obergehäuses sind identisch gear-

beitet. Sie sind mit einer fensterartigen, mit Stoff bezogenen, längsrechteckigen 

Öffnung und einer darüber liegenden, querrechteckigen Füllung mit vergoldetem 

Rahmen versehen. 

An der Rückseite des Orgelgehäuses befindet sich in über zwei Meter Höhe ein ca. 

ein Meter breiter Laufgang. Dieser ist mittels einer Leiter erreichbar. Dort ermög-

lichen fünf herausnehmbare Füllungen den Einblick und den Eingriff (Abb. 144) in 

das fast den gesamten Pfeifenbestand beherbergende Obergehäuse. Zudem sind hier 

die Windladen, die Schleifen und die Pfeifenstöcke untergebracht. Vom Laufgang 

aus kann man die von der Balganlage in das Gehäuse führenden Windkanäle und 

einige gekröpfte Holzpfeifen sehen, die zur Schauseite hin durch den figürlichen 

Schmuck verdeckt werden.  

Die Farbigkeit des Gehäuses konzentriert sich auf Weiß und Gold. Die Schnitze-

reien und einige herausgearbeitete Profile sind vergoldet. Die Struktur des Schnitz-

werks wird in den Vertiefungen zum Teil durch rote Farbe akzentuiert. Die tragen-

den Teile des Gehäuses wurden weiß gestrichen. Als „bezaubernde Symphonie in 

Weiß und Gold“319 bezeichnet Eberhard Kraus in seinem Buch „Historische Orgeln 

in der Oberpfalz“ das Werk Franz Jacob Späths. Der farbliche Eindruck der Orgel-

front wird auch stark durch das glänzende Silbergrau der Zinnpfeifen beeinflusst. 

VI.3.3.2.4. Der Schmuck auf der Gehäusedecke 

Die Orgel ist mit drei hölzernen Figuren besetzt. Die musizierenden Engel haben 

sich auf der Gehäusedecke niedergelassen.  

Der kleinste unter ihnen, er gleicht einem Kind, steht in der Mittelachse oberhalb 

der runden Einbuchtung des oberen Gesimses (Abb. 113 und Abb. 114). Rechts und 

links von ihm befinden sich zwei Kesselpauken. Diese sind mit purpurfarbenem 

 
319 KRAUS: Historische Orgeln in der Oberpfalz, S. 272. 



113 

 

Stoff bespannt, in den goldene Ornamente eingearbeitet sind. Das Paukenfell ist 

von Lambrequins umrahmt. Der Putto steht mit erhobenen Händen hinter dem 

Schlaginstrument. Sein blondes Haar ist leicht gewellt. Es scheint wie von einem 

Südwind bewegt. Das Gesicht des Kinderengels zeichnet sich durch eine breite 

Nase und leicht auseinander stehende, dunkle Augen aus. Seine Brauen sind fein 

gezeichnet. Die Pausbacken und das Doppelkinn lassen ihn kindlich feist erschei-

nen. Seine roten, etwas aufgeworfenen Lippen sind leicht geöffnet und lassen die 

kleinen Zähne aufblitzen. Die geröteten Wangen verleihen seinem Aussehen 

Frische. Der kleine Musikant trägt einen goldenen, vorne offenen Mantel. Der eben-

falls vergoldete Riemen seiner Beuteltasche verläuft über seine linke Schulter und 

seinen runden Bauch. Der Nabel des Engels ist sichtbar. Die weiten Ärmel des Ge-

wandes sind über den Ellenbogen zusammengebunden. So ergibt sich eine Art Puff-

ärmel. Um die Lenden trägt er einen silbergrauen Schurz. In den Händen hält er die 

Paukenschlegel. Seine abgewinkelten Arme sind bis auf Kopfhöhe erhoben. Sie 

zeugen von einem regen Einsatz beim Spiel. Die Klöppel sind sehr realistisch aus-

geführt. Zum Griff hin verbreitern sie sich, um gut in der Hand des Spielers zu 

liegen. Ihr Kopf ist aus scheibenförmigem Holz gearbeitet, was auf einen harten, 

lauten Paukenton schließen lässt. Seine goldenen Flügel sind seitlich ausgestreckt. 

Rechts und links von dem Paukisten sind noch zwei weitere himmlische Musikan-

ten auf dem Orgelgehäuse angebracht (Abb. 109 und Abb. 110). Diese sitzen über 

den beiden großen Harfenfeldern des Prospekts – an der Stelle, an der das Gehäuse 

seinen höchsten Punkt erreicht. Die beiden zwillingsgleichen, jünglingshaften En-

gel (Abb. 111 und Abb. 112) spielen Trompete. Beide haben braunes, gewelltes 

Haar, mit einigen vom Kopf abstehenden Strähnen. Ihre Augen sind hell mit erwei-

terten Pupillen und schön geschwungenen, braunen Augenbrauen. Ihre jungen Ge-

sichter sind ebenmäßig, Lippen und Wangen gerötet. Jeder Engel hat ein Paar ge-

waltige, silberfarbene Flügel. Von diesen ist der zur Orgelmittelachse gewandte 

Flügel jeweils angewinkelt und der zur Kirchenwand gerichtete ausgestreckt 

(Abb. 88). Die gleiche Haltung ist bei den kleinen Putten auf der Westemporen-

brüstung (Abb. 72 und Abb. 75) zu beobachten. Beide tragen ein in der Taille ge-

schnürtes goldenes Gewand. Die weit geschnittenen Dreiviertelärmel sind, wie bei 

dem Paukenputto, oberhalb des Ellenbogens zusammengerafft. So ergibt sich ein 

am Oberarm gepuffter Trompetenärmel, der bis knapp unterhalb des Ellenbogens 

reicht. Der tiefe Ausschnitt des bodenlangen Kleides wird von einer schalartigen 



 114 

Falte eingerahmt. Die beiden Trompetenspieler sind barfuß. Jeder von ihnen lässt 

eines seiner Beine auf der Prospektseite herunterbaumeln. Dieses ist im Gegensatz 

zu dem anderen Bein, das an dem Gesims des Harfenfeldes ruht, vom Knie ab un-

bekleidet. Die Sitz- und Flügelhaltung der Engel ist fast spiegelsymmetrisch. Vari-

ationen finden sich nur in der Arm-, Hand- und Kopfstellung. 

Der südliche Spieler (Abb. 110) hält seine Trompete in der rechten Hand. Seine 

Finger spreizt er geziert ab. Das Instrument liegt auf seinem Handballen auf und 

wird vom Daumen gestützt. Das kesselförmige Mundstück liegt an seinen Lippen. 

Da diese leicht geöffnet sind, ist der Augenblick des Atemholens dargestellt. Der 

Kopf des Musikers ist leicht nach rechts geneigt, sein Gesicht blickt gen Osten. Mit 

der linken Hand scheint er eine der beiden großen Quasten ergreifen zu wollen, die 

an einer roten Kordel aufgehängt, sein Instrument schmücken. Ein Gewandzipfel 

flattert, wie vom Wind bewegt, zur Mitte hin. 

Der nördliche Engel (Abb. 109) hat die Trompete mit der linken Hand320 ergriffen. 

Seine Finger sind um das Rohr des Blasinstruments gelegt. Seine Lippen sind dem 

Mundstück nahe, berühren es aber noch nicht. Sein Kopf ist etwas nach links vorne 

gebeugt. Das Gesicht wendet sich gen Nordosten. Der rechte Arm ist erhoben. Dau-

men und Zeigefinger berühren einander fast, die Handfläche ist sichtbar. Die Geste 

wirkt, als würde der Trompetenengel seinen Mitspielern einen Einsatz geben. 

Die drei Hauptfiguren des Gehäuses sind aus Holz geschnitzt. Ihre Bekleidung ist 

jedoch aus grobem, angemaltem und vergoldetem Stoff gefertigt. Dadurch erklärt 

sich auch der unruhige, zackige Faltenverlauf. Ihre kulissenhaft auf Dreiviertelan-

sicht gearbeiteten Körper sind von hinten ausgehöhlt (Abb. 137). Die beiden jüng-

lingshaften Trompetenengel füllen den gesamten Bereich zwischen Gehäuse- und 

Kirchendecke aus. Sie machen einen etwas gedrängten Eindruck, der durch ihre 

geneigten Köpfe noch verstärkt wird. Ebenfalls nicht aus Holz ist die um die Trom-

peten gewickelte rote Kordel. Die mit roter Farbe strukturierten Holzquasten sind 

mittels Bohrung und Knoten an den Zierstricken angebracht. 

Besonders beeindruckend wirkt der goldene Strahlenkranz mit der Heilig-Geist-

Taube (Abb. 115 und Abb. 116). Dieser befindet sich hinter dem Paukenengel und 

 
320 Die unterschiedliche Armhaltung der Trompetenengel dürfte der Symmetrie geschuldet sein.  



115 

 

ist ungefähr auf die Mittelachse hin ausgerichtet. Züngelnde, goldene Flammen bil-

den ein querovales Mittelfeld aus, in dem eine Taube mit ausgebreiteten Flügeln zu 

schweben scheint. Aus diesem Flammenkranz brechen zweiunddreißig gebündelte 

Strahlen hervor. Diese sind abwechselnd kürzer bzw. länger gestaltet. Von hinten 

gesehen kann man erkennen, dass die längeren Strahlen die Eisenkonstruktion des 

Aufbaus verdecken (Abb. 136). Das durch den direkt dahinter liegenden Oculus an 

der Westwand der Kirche scheinende Licht wird mit Hilfe von gelbem Glas, das 

der Strahlensonne hinterlegt ist, eingefärbt. Alles wird so mit einem warmen, gol-

denen Schein übergossen. In der Mitte ist, für den Betrachter unsichtbar, an einem 

dünnen Metalldraht die hölzerne Taube (Abb. 115) angebracht. Sie scheint in der 

Luft zu schweben. Ihre Haltung ist sehr aufrecht. Bauch und Schwanz des Vogels 

sind frontal zu sehen. Die dunkleren Füße hält er vor seinen silbernen Körper. Seine 

Zehen bilden jeweils eine Kreuzform nach. Die silbernen Flügel mit schwarzer 

Oberflügeldecke sind seitlich hoch erhoben abgespreizt. Der mit einer Haube ver-

sehene Kopf der Taube ist leicht nach rechts gewendet. Die Komposition der Hei-

lig-Geist-Taube ist in ein stehendes Dreieck eingeschrieben. Die Körperhaltung des 

Tieres ist kreuzförmig. Hier findet sich ein Hinweis auf die heilige Dreieinigkeit, 

deren Einzelpersonen symbolisch durch Dreieck, Kreuz und Taube dargestellt wer-

den können. 

Um den Strahlenkranz haben sich silbergraue Wolken (Abb. 88) zusammengezo-

gen. Ein erstes Wolkenband zieht sich, die ovale Form aufnehmend, um die Flam-

mensonne herum. Weitere, etwas dickere Wolkenformationen bilden einen quer-

rechteckigen Rahmen, der den gesamten Raum zwischen Gehäuse- und Kirchende-

cke ausfüllt. Schon fast hinter den Trompetenengeln gelegen ist dieser Rahmen 

doppelt ausgeführt. Das ovale Mittelstück vereinigt sich oben und unten mit diesem 

Rahmen, an den Seiten berührt es ihn lediglich an je zwei Punkten. Die kugeligen 

Wolken rollen sich an manchen Stellen spiralförmig ein und erscheinen so in erreg-

ter Aufwallung. Vier geflügelte Puttenköpfe blicken aus dem Wolkenmeer heiter 

auf den Betrachter herab. Es sind zwei unterschiedliche Typen zu beobachten. Die 

einen Kinderengel scheinen nur aus Kopf und Flügeln (Abb. 118 und Abb. 120) zu 

bestehen, die direkt am Hals anschließen. Die anderen besitzen noch Schultern, die 

in zierliche Schwingen übergehen (Abb. 117 und Abb.119). Alle Puttenköpfe haben 

welliges, goldenes Haar und goldene Flügel. Sie blicken freundlich lächelnd mit 

leicht geöffnetem Mund aus den Wolkenwirbeln. Der südlichste Putto (Abb. 117) 



 116 

schaut mit erhobenem Kopf gen Norden. Sein Gesicht ist das belebteste und strah-

lendste. Sein fast schon breites Lächeln und die kokett hochgezogenen, kugeligen 

Schultern wirken kindlich vergnügt, fast keck. Der nördlich anschließende Engels-

kopf (Abb. 118) blickt in das Langhaus hinab. Seine Haltung weist leicht nach un-

ten. Im Gegensatz zu seinem Nachbarn ist seine Miene eher reserviert und still. Der 

nächste (Abb. 119) hält seinen Kopf ziemlich aufrecht, nur leicht nach rechts ge-

neigt. Die erhobenen Augen sind gen Südosten gerichtet. Er gehört mit seinen klei-

nen runden Schultern zu dem zweiten beschriebenen Typus. Auch er hat ein aus-

drucksstärkeres Gesicht als sein Vorgänger. Er lächelt ruhig beseelt und freundlich. 

Der nördlichste Engelskopf (Abb. 120) blickt in Richtung Altar. Er hat wie der 

zweite beschriebene Puttenkopf eher gröbere Gesichtszüge und eine schneckenför-

mige Haartolle über der Stirn. Die auffallend unterschiedliche Qualität der Putten-

köpfe könnte auf zwei ausführende Künstler hinweisen. Eventuell handelt es sich 

um die Arbeit von Meister und Schüler. Es wäre auch möglich, dass zwei ältere 

Figuren in den neuen Gehäuseschmuck aufgenommen wurden.321 

Als letzte Schmuckstücke der Gehäusedecke sollen die beiden großen, vergoldeten 

Vasen (Abb. 89 und Abb. 109) auf dem seitlichen Gesimsrand genannt werden. Sie 

stehen auf einem breiten Fuß mit quadratischer Grundform. Der glockenförmige 

Vasenkörper sieht aus, als wäre er aus mehreren zusammengebundenen, stilisierten 

Blättern gefertigt. Unterhalb der Bindung ist er kugelig ausgebildet, oberhalb fällt 

er trichterförmig auseinander. Die Enden der Blätter rollen sich etwas ein. In jedem 

Gefäß befindet sich ein Strauß aus gefüllten Rosen und Sonnenblumen. 

VI.3.4. Ikonographische Betrachtungen zum Gehäuseschmuck  

Nach der rein äußerlichen Betrachtung des Gehäuseaufbaus und seines Schmucks 

wird der kulturhistorische Hintergrund der Motivauswahl erläutert. Dabei zeigt 

sich, dass sich der symbolische Inhalt der einzelnen Darstellungen zu einem kom-

plexen theologischen Gesamtkonzept zusammenfügt. 

Engel, wie sie die Späth-Orgel in der St. Oswaldkirche zieren (Abb. 109-114 und 

Abb. 117-120), gehören zu den ältesten und beliebtesten Figuren an Orgelgehäu-

sen. Ihre früheste bekannte Erwähnung ist in dem Werk „Der Jüngere Titurel“322, 

 
321 Hier fällt die stilistische Ähnlichkeit mit den Engelsköpfen am Brüstungspositiv der Entwurfs-

zeichnung aus dem Historischen Museum auf (Abb. 28). 
322 HAHN, Karl August (Hrsg.): Der jüngere Titurel, Quedlinburg und Leipzig 1842, S. 37. 



117 

 

das Albrecht von Scharfenberg zugeschrieben wird, zu finden. In der um das Jahr 

1270 entstandenen Schrift befindet sich im Zusammenhang mit der Beschreibung 

des Gralstempels auch die Schilderung eines Orgelprospekts im Westen des Bau-

werks.323 Vom 13. Jahrhundert bis zur Mitte des 18. Jahrhunderts fehlen Engel an 

fast keinem bedeutenden Orgelwerk. Lediglich im 16. Jahrhundert war ihre Beliebt-

heit etwas zurückgegangen.324 

Auch im evangelischen Kirchenbau sind Engelsdarstellungen zu finden. Obwohl 

Luther keine spezifische Angelologie entwickelte, werden in seinen Aussagen im-

mer wieder die apotropäischen Eigenschaften der himmlischen Wesen betont. En-

gel sind für ihn Mitstreiter und Mitwirkende an der göttlichen Regierung über die 

Welt und das Leben des Einzelnen. Durch das Erlösungswerk Christi ist ihnen je-

doch nach lutherischem Verständnis ihre Tätigkeit als Heilsmittler abgesprochen 

worden.325 

Die Vorstellung der Engel als wehrhafte Gegenspieler der teuflischen Mächte und 

Wächter der Himmelspforte basiert auf den biblischen Beschreibungen bei Mose 

im ersten Buch, Kapitel 3, Vers 24326 und in der Offenbarung des Johannes, Kapi-

tel 21, Vers 12.327 Hieraus erklärt sich auch ihre Verwendung bei der Portalgestal-

tung. Weitere beliebte Anbringungsorte sind der Altarraum und der Kanzelbereich, 

 
323 BROKMANN, Steffen: Die Beschreibung des Gralstempels in Albrechts „Jüngerem Titurel“, In-

auguraldissertation, Bochum 1999, S. 182-184. Brokmann identifiziert das beschriebene Instrument 

als „Orgelbaum“ – einer Art Symbiose aus orientalischem Musikapparat in Pflanzenform und by-

zantinischer Orgel. Interessant ist in diesem Zusammenhang, dass Andreas Stein, sein bedeutendstes 

Orgelwerk in der Barfüßerkirche in Augsburg auch mit einem aufgesetzten Baumzierrat schmückt 

(Abb. 226 und Abb. 227). Stein war zeitweilig Mitarbeiter in der Werkstatt Späths (vgl. Kapitel 

VI.1.2.). Auch der Orgelprospektentwurf aus dem Umkreis Berninis für Santa Maria del Popolo, 

Rom, der eine Eiche in den Orgelprospekt (als Reminiszenz an das Wappen Papst Alexanders VII.) 

integriert, sei hier erwähnt.  
324 WEIERMANN: Der süddeutsche Orgelprospekt des 17. und 18. Jahrhunderts, S. 91. 
325 GLOEGE, Gerhard: Artikel Engel. III. Dogmatisch, in: RGG, Bd. 2, Sp. 468. 
326 Die Bibelstelle lautet: „Und er trieb den Menschen hinaus und ließ lagern vor dem Garten Eden 

die Cherubim mit dem flammenden, blitzenden Schwert, zu bewachen den Weg zu dem Baum des 

Lebens.“ 
327 Die betreffende Stelle heißt: „[…] sie [die heilige Stadt Jerusalem] hatte eine große und hohe 

Mauer und hatte zwölf Tore und auf den Toren zwölf Engel und Namen darauf geschrieben, nämlich 

die Namen der zwölf Stämme der Israeliten.“ 



 118 

denn Cherubim zierten die Stiftshütte (2. Mose 37,6-9) und waren im salomoni-

schen Tempel Schmuck des Allerheiligsten (1. Kön 6,23-28).328 

Außerdem war bereits seit der Zeit der Kirchenväter die Vorstellung von der „An-

wesenheit der Engel beim kirchlichen Gottesdienst“ und „von der Teilhabe der En-

gel an der Liturgie des Himmels und am Gottesdienst der Kirche“329 lebendig. So 

spielen sie durch ihren in den Messetext aufgenommenen Gesang des „Sanctus“ im 

ältesten, schon in der Apostelgeschichte (Apg 2,42) bezeugten Sakramentsteil und 

durch den Gesang des „Gloria“ in dem sich ab dem 4. Jahrhundert330 herausbilden-

den Eingangsteil der Messe eine wichtige Rolle. Das „Gloria“, auch Hymnus ange-

licus oder Große Doxologie genannt, ist Höhepunkt des Eingangsteils und schließt 

dessen Gesänge jubelnd ab. Es beginnt mit dem Lobpreis der Engel aus der Weih-

nachtsgeschichte: „Ehre sei Gott in der Höhe, und Friede auf Erden bei den Men-

schen seines Wohlgefallens“ (Lk 2,14). Darauf folgt ein dreiteiliger Hymnus, der 

eine Huldigung Gott des Vaters, eine Anrufung Jesu Christi und abschließend eine 

Lobpreisung des dreieinigen Gottes enthält.331 Die Komposition der Heilig-Geist-

Taube als Kreuz im Triangulum, umgeben von musizierenden Engeln, kann so als 

Sinnbild des Gloriagesangs betrachtet werden. Das „Sanctus“, oder auch Hymnus 

seraphicus genannt, ist der Höhepunkt des Sakramentsteils des Gottesdienstes. Wie 

das Gloria gehört es zum Ordinarium der christlichen Messe. Es ist so auch fester 

Bestandteil der Abendmahlsliturgie des lutherischen Gottesdienstes. Hier wird der 

liturgische Dienst der Engel nach Jesaja am deutlichsten. In einer Vision des 

Propheten rufen die sechsflügeligen Seraphim einander „Heilig, heilig, heilig ist 

der Herr Zebaoth, alle Lande sind seiner Ehre voll!“ (Jes 6,3) zu. Daran schließt 

sich in der Liturgie der Ruf an: „Hosianna in der Höhe. Gelobet sei, der da kommt 

im Namen des Herren. Hosianna in der Höhe“332. Dieser zweite Teil ist dem 

 
328 Bei Mose steht: „Und er [Bezalel] machte den Gnadenthron aus feinem Golde, zwei und eine 

halbe Elle lang und anderthalb Ellen breit, und zwei Cherubim aus getriebenem Golde an die beiden 

Enden des Gnadenthrons, einen Cherub an diesem, den anderen an jenem Ende. Und die Cherubim 

breiteten ihre Flügel nach oben aus und bedeckten damit den Gnadenthron, und sie standen Antlitz 

gegen Antlitz und sahen auf den Gnadenthron.“ 

Im 1. Buch der Könige ist zu lesen: „Er machte im Chorraum zwei Cherubim, zehn Ellen hoch, von 

Ölbaumholz. […] Und er überzog die Cherubim mit Gold.“  
329 MÖSENEDER, Karl: Die Dreieinigkeitskirche in Regensburg. Ein protestantischer Kirchenbau, in: 

Martin Luther. Eine Spiritualität und ihre Folgen, Vortragsreihe der Universität Regensburg zum 

Lutherjahr 1983, Bungert, Hans (Hrsg.), Regensburg 1983, S. 188. 
330 KALB: Grundriss der Liturgik, S. 110. 
331 KALB: Grundriss der Liturgik, S. 120. 
332 EG: Lied Nr. 185,1. 



119 

 

Matthäusevangelium im Zusammenhang mit der Schilderung des Einzugs Jesu in 

Jerusalem entlehnt (Mt 21,9). Er ist auch der Huldigungsruf für den israelitischen 

König (Ps 118,25 f).333 

Nach christlichem Verständnis ist Gott bei der Versammlung von Gläubigen, wie 

sie im Gottesdienst gegeben ist, anwesend: „Wo zwei oder drei versammelt sind in 

meinem Namen, da bin ich mitten unter ihnen.“ (Mt 18,20). In der Eucharistie ist 

er leibhaftig334 erfahrbar und zieht bei den Menschen ein. Für Luther war die Teil-

nahme am Sakrament des Abendmahls ein Bekenntnisakt vor Gott, den Menschen 

und auch den Engeln. Der Kirchenraum selbst ist nach protestantischem Verständ-

nis kein geheiligter Ort. Erst durch den Gottesdienst und die Verkündigung ist der 

Herr mit seinen Gefolgsleuten, den Engeln, anwesend. Aus diesem Grund ist die 

Kanzel als Ort der Verkündigung ebenfalls ein geeigneter Platz für die Anbringung 

von Engelsgestalten.335 Der lebensgroße Engel gegenüber der Kanzel der Oswald-

kirche (Abb. 71) und die beiden Putten, welche die Mittelkartusche der Decke mit 

der Aussage über die Ewigkeit des Wortes Gottes begleiten (Abb. 53 und Abb. 54), 

sind Beispiele für diese gedankliche Verbindung. 

Wie erklärt sich die Verwendung von Engelsfiguren an Orgelprospekten? Neben 

dem Amt der Engel als Beschützer von Personen oder Völkern und als Boten Gottes 

und Träger der göttlichen Offenbarung war ihnen auch die Anbetung sowie der 

Lobpreis als Dienst anvertraut worden. Musizieren war dafür eine geeignete Form. 

Seit der Spätantike haben sich Klassifikationen der Musik herausgebildet, die auch 

im 18. Jahrhundert noch bekannt waren und ihre Gültigkeit hatten.336 In Anlehnung 

an die von Boethius (um 480/485-um 524/526) um das Jahr 500 verfasste 

Musiktheorie „De institutione musica“ wurden z. B. die musica instrumentalis (sie 

beinhaltet die für den Menschen vernehmbare Instrumental- und Vokalmusik), die 

musica humana (sie beschreibt die innere Harmonie von Körper und Seele des 

Menschen) und die musica mundana (sie bezeichnet u. a. die Sphärenmusik, die 

 
333 KALB: Grundriss der Liturgik, S. 153. 

Luther übersetzt das hebräische „Hosianna“ mit „Oh Herr, hilf!“. 
334 Einsetzung des Heiligen Abendmahls durch Jesus: „Und als sie aßen, nahm Jesus das Brot, 

dankte und brach’s und gab’s ihnen und sprach: Nehmet; das ist mein Leib. Und er nahm den Kelch, 

dankte und gab ihnen den; und sie tranken alle daraus. Und er sprach zu ihnen: Das ist mein Blut 

des Bundes, das für euch vergossen wird.“ (Mk 14,22-24). 
335 MÖSENEDER: Die Dreieinigkeitskirche in Regensburg. Ein protestantischer Kirchenbau, in: 

Martin Luther, S. 186-189. 
336 Diese sollen hier nur in Ansätzen wiedergegeben werden. 



 120 

durch die Bewegung der Himmelkörper erklingt) unterschieden.337 Im Mittelalter 

ergänzt Jakobus Leodiensis (um 1260-nach 1330) in seiner Schrift „Speculum 

musicae“ die musica mundana durch die Musik der Engel. Diese musica coelestis 

wurde dementsprechend als ranghöchste Form angesehen.338 Analog dazu wurden 

die Engel im christlichen Verständnis als optimi musici betrachtet. Der Zu-

sammenhang zwischen der musica mundana und der musica angelica gründet sich 

auf eine Stelle aus dem Buch Hiob: 

„Und der Herr antwortete Hiob‚ […] Wo warst du, als ich die 

Erde gründete? […] Weißt du, wer ihr das Maß gesetzt hat oder 

wer über sie die Richtschnur gezogen hat? Worauf sind ihre Pfei-

ler eingesenkt, oder wer hat ihren Eckstein gelegt, als mich die 

Morgensterne miteinander lobten und jauchzten alle Gottes-

söhne?“ (Hiob 38,1-7) 

Eine weitere Bibelstelle hierzu findet sich bei Jesaja: „Jauchzet, ihr Himmel; freue 

dich Erde!“ (Jes 49,13). Noch deutlicher bringt es der Psalm 148 auf den Punkt: 

„Lobet ihn, alle seine Engel, lobet ihn, all sein Heer! Lobet ihn, Sonne und Mond, 

lobet ihn, alle leuchtenden Sterne!“ (Ps 148, 2-3).  

Die irdische Liturgie wurde als Abbild bzw. Abglanz und zugleich Teil dieser 

universalen Liturgie verstanden. Damit wurde sie zur eigentlichen Aufgabe der 

Gläubigen.339 Die Engel am Orgelprospekt sind also als Abbilder der optimi musici, 

das Orgelspiel selbst als Abglanz der musica coelestis zu verstehen.340 Da allen 

Klassifikationen der musica nach pythagoreischem und theologischem Verständnis 

das gleiche ordnende, mathematische Prinzip zugrunde liegt, ist die Orgel durch 

ihre technische Anlage das geeignetste Instrument dieses christliche Axiom zu 

versinnbildlichen. Hierauf begründet sich auch die Beigabe der Orgel als Attribut 

der personifizierten Musica (Abb. 16 und Abb. 17).341 

Dabei muss bedacht werden, dass der Orgel noch während des 18. Jahrhunderts im 

Gottesdienst die gleichen Aufgaben zukamen wie den liturgischen Sängern. Be-

stimmte Teile der Liturgie konnten solistisch von der Orgel übernommen werden. 

Orgel und Chor musizierten also nicht nur miteinander, sondern wechselten sich 

 
337 Riemann: Sachteil, S. 594. 
338 Riemann: Sachteil, S. 894. 
339 Riemann: Sachteil, S. 595. 
340 WEIERMANN: Der süddeutsche Orgelprospekt des 17. und 18. Jahrhunderts, S. 87. 
341 Vgl. Kapitel III.4. 



121 

 

gegenseitig ab. Für die Gläubigen war das Orgelspiel, als Liturgie und teilweise 

sogar als Verkündigung des Wortes Gottes, durchaus verständlich.342 

Bedeutungsvoll ist die Wahl der Instrumente, welche die Engel auf dem Gehäuse 

der Orgel in St. Oswald spielen. Die jünglingshaften Gottesboten blasen Trompete 

(Abb. 109 und Abb. 110), der kindliche Putto schlägt die Pauke (Abb. 113). Die 

abgebildeten Trompeten entsprechen in ihrer Ausführung den damals üblichen 

Instrumenten. Im Alten Testament findet sich eine Passage, in der die Trompete 

und ihre Verwendung beschrieben wird: 

„Und der Herr redete mit Mose und sprach: Mache dir zwei 

Trompeten von getriebenem Silber und gebrauche sie, um die Ge-

meinde zusammenzurufen und wenn das Heer aufbrechen soll. 

Wenn man mit beiden bläst, soll sich bei dir versammeln die 

ganze Gemeinde vor der Tür der Stiftshütte.“ (4. Mose 10,1-3) 

Die Trompeten wurden, wie auch in dem Bibelzitat erwähnt, von jeher bei feier-

lichen Anlässen und bei kriegerischen Auseinandersetzungen gebraucht. Die Trom-

pete war zudem durch ihre Entwicklungsgeschichte hindurch ein majestätisches 

Herrschaftsinstrument.343 Alle drei Aspekte lassen sich mit dem christlichen Got-

tesdienst vereinbaren. Erstens stellt der Gottesdienst eine Versammlung der Ge-

meinde der Gläubigen dar, zu der die Trompete im alttestamentarischen Sinn auf-

ruft. Zweitens ist ihr kriegerischer Charakter gut mit den apotropäischen Eigen-

schaften der Engel vereinbar und drittens ist sie als Blasinstrument des Herrschers 

würdig die feierliche Ausgestaltung des Gottesdienstes zu übernehmen. 

Ähnlich verhält es sich mit den Pauken. Auch sie gelten als Instrumente der Fest-

lichkeit und der Militärmusik. Die Kombination der beiden Musikinstrumente ist 

sprichwörtlich geworden. Sie war bereits im Orient üblich, lange bevor die beiden 

Instrumententypen im Abendland bekannt waren. Ihre symbolkräftige Zusammen-

stellung war besonders im Barock sehr beliebt.344 Bach verwendet sie z. B. im Ein-

gangschor „Jauchzet, frohlocket, auf, preiset die Tage“, bei der Arie „Großer Herr 

und starker König“ und im Schlusschoral „Ach, mein herzliebes Jesulein“ der ers-

 
342 Vgl. Kapitel III.5. 
343 VALENTIN: Handbuch der Instrumentenkunde, S. 82 f und S. 337 f. 
344 VALENTIN: Handbuch der Instrumentenkunde, S. 81 f und S. 391-394. 



 122 

ten Kantate des Weihnachtsoratoriums als Symbol für den ankommenden Herr-

scher. In der Bibel werden beide Instrumente im 150. Psalm aufgezählt. Da dieser 

Psalm auch die Verbindung zur Orgel beinhaltet, wird er hier vollständig zitiert: 

„Halleluja! Lobet den Herrn in seinem Heiligtum, lobet ihn in 

der Feste seiner Macht! Lobet ihn für seine Taten, lobet ihn in 

seiner großen Herrlichkeit! Lobet ihn mit Posaunen, lobet ihn mit 

Psalter und Harfen! Lobet ihn mit Pauken und Reigen, lobtet ihn 

mit Saiten und Pfeifen! Lobet ihn mit hellen Zimbeln, lobet ihn 

mit klingenden Zimbeln! Alles, was Odem hat, lobe den Herrn! 

Halleluja!“ (Ps 150,1-6)  

In dem Lobpreis ist auch von „Pfeifen“ die Rede. Obwohl sicher keine Orgel 

gemeint ist, sind diese Bibelverse eine gern zitierte Stelle, wenn von der Orgel und 

ihrer kirchlichen Legitimation die Rede ist. In der Vulgata wird der vierte Vers des 

150. Psalms folgendermaßen ins Lateinische übersetzt: „Laudate eum in tympano 

et choro, laudate eum in chordis et organo.“345 Die aufgezählten Pfeifen können 

als pars pro toto für die Orgel betrachtet werden. 

Der von Christoph Stolzenberg anlässlich der Weihe des Instruments in der 

Oswaldkirche komponierten Kantate lag dieser Text (Anlage II.3.) zugrunde.346 

Von Stolzenberg ist bekannt, dass er in seinen Musikstücken die Kombination von 

Orgel und Blasinstrumenten gerne verwendete.347 Vielleicht erklärt sich hieraus 

auch die Stimmung der Orgel im Cornetton, der der Stimmton der Bläser war. 

In dem oben zitierten Psalm ist, nach der Übersetzung von Luther348, eigentlich von 

Posaunen die Rede. Trompeten und Posaunen haben die gleiche 

Entwicklungsgeschichte. Etymologisch ist das z. B. im Italienischen zu erkennen, 

in dem der Trombone die Vergrößerungsform der Tromba darstellt. Die Posaune 

 
345 Biblia Sacra Vulgata. Vulgata.net: 

https://www.google.de/url?sa=i&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=&cad=rja&uact=8&ved=0C

AIQw7AJahcKEwjAyv2nk5iBAxUAAAAAHQAAAAAQAg&url=https%3A%2F%2Fvulgata.ne

t%2Fpsalms%3Fchapter%3D150&psig=AOvVaw0bUsjbftCPey2pQgOxQ0ZB&ust=1694164066

859733&opi=89978449 (eingesehen am 23.08.2023). 
346 LKAR (Archivnr. 255): Kirchliche Bauten und Bauwesen, Reparatur der Orgel in der 

St. Oswaldkirche, Textblatt, Musikalische Werke, welche an dem dritten H. Weihnachts-Feyertage, 

da nehmlich die bey St. Oswald neu-erbaute schöne Orgel das erste Mal gespielet wird, sollen 

aufgeführet werden. Regensburg, gedruckt von den Gebrüdern Zunkel, 1750. 
347 SCHINDLER: Zur Stolzenberg-Biographie, S. 16. Außerdem: Im Hauptrechnungsbuch der Stadt 

Regensburg sind eigens besondere Ausgaben für Trompeter bei Aufführungen des Regensburger 

Hauptkantors vermerkt (vgl. STAR: Cam. Nr. 189). 
348 Luther verwendet den Terminus „Posaune“ in seiner Bibelübersetzung für das hebräische „šōfār“ 

und das altgriechische „salpinx“. In der lateinischen Fassung der Bibel finden sich die Begriffe 

„tuba“ und „buccina“ (Jos). 

https://www.google.de/url?sa=i&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=&cad=rja&uact=8&ved=0CAIQw7AJahcKEwjAyv2nk5iBAxUAAAAAHQAAAAAQAg&url=https%3A%2F%2Fvulgata.net%2Fpsalms%3Fchapter%3D150&psig=AOvVaw0bUsjbftCPey2pQgOxQ0ZB&ust=1694164066859733&opi=89978449
https://www.google.de/url?sa=i&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=&cad=rja&uact=8&ved=0CAIQw7AJahcKEwjAyv2nk5iBAxUAAAAAHQAAAAAQAg&url=https%3A%2F%2Fvulgata.net%2Fpsalms%3Fchapter%3D150&psig=AOvVaw0bUsjbftCPey2pQgOxQ0ZB&ust=1694164066859733&opi=89978449
https://www.google.de/url?sa=i&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=&cad=rja&uact=8&ved=0CAIQw7AJahcKEwjAyv2nk5iBAxUAAAAAHQAAAAAQAg&url=https%3A%2F%2Fvulgata.net%2Fpsalms%3Fchapter%3D150&psig=AOvVaw0bUsjbftCPey2pQgOxQ0ZB&ust=1694164066859733&opi=89978449
https://www.google.de/url?sa=i&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=&cad=rja&uact=8&ved=0CAIQw7AJahcKEwjAyv2nk5iBAxUAAAAAHQAAAAAQAg&url=https%3A%2F%2Fvulgata.net%2Fpsalms%3Fchapter%3D150&psig=AOvVaw0bUsjbftCPey2pQgOxQ0ZB&ust=1694164066859733&opi=89978449


123 

 

als eigenständiges Instrument existiert erst seit dem 15. Jahrhundert.349 Im 

Volksmund sind die Begriffe austauschbar. Selbst im kunstgeschichtlichen 

Sprachgebrauch hat sich der Terminus „Posaunenengel“ eingebürgert, obwohl 

besagte Figuren in der Regel Trompete spielen. Die Blasinstrumente des Alten 

Testaments waren lange Rohre, die aus Tierhörnern, Holz oder Metall gefertigt 

waren. Es ist deshalb statthaft, die zahlreichen Bibelstellen, die nach der 

Lutherübersetzung Posaunen nennen, im ikonographisch-ikonologischen 

Zusammenhang mit den Trompetenengeln zu bringen. Auf eine Stelle aus der 

Offenbarung des Johannes soll aufmerksam gemacht werden, in welcher der 

Verfasser die Stimme Gottes gleich dem Klang einer Posaune beschreibt: „Ich 

wurde vom Geist ergriffen am Tag des Herrn und hörte hinter mir eine Stimme wie 

von einer Posaune.“ (Offb 1,10). Hier wird die Verbindung zum Wort Gottes noch 

einmal deutlich. In diesem Zusammenhang gewinnt auch der Aufstellungsort des 

Instruments im Rücken der versammelten Gemeinde eine neue Bedeutung. Der 

Posaune kommt nach christlichem Verständnis auch eine tragende Bedeutung im 

Rahmen der letzten Dinge und des Jüngsten Gerichts zu. In Jesu Reden über die 

Endzeit steht im Matthäusevangelium: 

„Und er wird seine Engel senden mit hellen Posaunen, und sie 

werden seine Auserwählten sammeln von den vier Winden, von 

einem Ende des Himmels bis zum anderen.“ (Mt 24,31) 

In der Offenbarung wird dieses Motiv ausführlich aufgenommen: „Und die sieben 

Engel mit den sieben Posaunen hatten sich gerüstet zu blasen.“ (Offb 8,6). Es folgt 

eine Beschreibung des Weltuntergangs, dessen sieben Abschnitte jeweils durch das 

Posaunespielen eines Engels eingeleitet werden. Weiter steht geschrieben:  

„[…] wenn der siebte Engel seine Stimme erheben und seine Po-

saune blasen wird, dann ist vollendet das Geheimnis Gottes, wie 

er es verkündet hat seinen Knechten, den Propheten.“ (Offb 10,7) 

An dem Orgelprospekt der Oswaldorgel sind sieben Engel zu sehen.  

  

 
349 VALENTIN: Handbuch der Instrumentenkunde, S. 346. 



 124 

Versöhnlicher erscheint die Verwendung der Posaune im 1. Korintherbrief, wenn 

es um die Auferstehung der Toten am Jüngsten Tag geht: 

„Siehe, ich sage euch ein Geheimnis: Wir werden nicht alle ent-

schlafen, wir werden aber alle verwandelt werden; und das plötz-

lich, in einem Augenblick, zur Zeit der letzten Posaune. Denn es 

wird die Posaune erschallen und die Toten werden auferstehen 

unverweslich, und wir werden verwandelt werden.“ 

(1. Kor 15,51 f)350 

Wie die Trompete wird auch die Posaune zur Kriegsführung verwendet, wie sich 

bei Josua im Zusammenhang mit der Einnahme der Stadt Jericho nachlesen lässt 

(Jos 6,4-6). Hier sei noch einmal darauf hingewiesen, dass es sich bei der biblischen 

Posaune (ähnlich wie bei der Trompete) um ein längliches Blasinstrument, wahr-

scheinlich das noch heute im jüdischen Gottesdienst gebrauchte šōfār – auch 

Halljahrposaune genannt – handelte und nicht um die Posaune nach heutigem Ver-

ständnis. Auch der Text der Kantate, die der Regensburger Kantor Stolzenberg zur 

Einweihung des neuen Instruments komponiert hat, nimmt auf die Posaune Bezug. 

In der ersten Arie heißt es: „Erhebet die Stimme wie eine Posaune, ihr Helden, ihr 

Engel, ihr Lehrer des Wortes.“351 

Ein weiterer Grund, weshalb Orgelgehäuse häufig mit Instrumenten geschmückt 

wurden, liegt in der Vorstellung, dass die Orgel alle anderen Instrumentenarten be-

inhaltet. So schreibt Michael Praetorius in seinem 1619 erschienenen „Syntagma 

musicum“: 

„Denn das ist einmal gar gewiß, daß unsere Vorfahren sonst auff 

kein Instrument so mercklich grossen Fleiß gewendet haben, als 

eben auff künstliche wolklingende Orgeln: Haben sie auch nicht 

alleine aus Erz, Silber und Gold gemacht und gebauet, sondern 

offt aus solcher wunderlich seltsam Materi, das es einem fast un-

möglich zusein deuchtet, wie sie doch immermehr dergleichen 

Materi dazu haben brauchen können. […] Ja dieses vielstimmige 

liebliche Werck begreifft alles das in sich, was etwa in der Music 

erdacht und componieret werden kann, und gibt so einen rechten 

natürlichen Klang laut und thon von sich, nicht anders als ein 

ganzer Chor voller Musicanten, da mancherley Melodien, von 

junger Knaben und grosser Männer Stimmen gehöret werden. In 

 
350 Diese Verse verwendet Georg Friedrich Händel (1685-1759) im dritten und letzten Teil des 

„Messias“ als Rezitativtext und in der Arie „The trumpet shall sound“. In der deutschen 

Übersetzung heißt es „Es tönt die Posaun“. 
351 LKAR (Archivnr. 255): Kirchliche Bauten und Bauwesen: Reparatur der Orgel in der 

St. Oswaldkirche, Textblatt, Musikalische Werke, welche an dem dritten H. Weihnachts-Feyertage, 

da nehmlich die bey St. Oswald neu-erbaute schöne Orgel das erste Mal gespielet wird, sollen 

aufgeführet werden. 



125 

 

summa die Orgel hat und begreifft alle andere Instrumenta mu-

sica, groß und klein, wie die Nahmen haben mögen, alleine in 

sich. Willst du eine Trummel, Trummet, Posaun, Zincken, Block-

flöt, Chorpfeiffen, Pommern, Schallmeyen, Dolzian, Racketen, 

Bordounen, Krumphörner, Geigen, Leyern, etc. hören, so kannst 

du dieses alles, und noch viel andere wunderliche lieblichkeiten 

mehr in diesem künstlichem Werk haben: Also daß, wenn du die-

ses Instrument hast und hörest, du nicht anders denckest, du ha-

best und hörest die anderen Instrumenta alle miteinander […] 

Und bleibt wol war, das unter allen, was Instrumenta können und 

mögen genennet werden, die Orgel die fürnemeste und oberste 

Stelle, präeeminenz unn würde habe, alldieweil sie alle süssigkeit 

und lieblichkeit, so die andern Instrumenta in sich haben, oder 

zuwege bringen können, ihr alleine zumisset und zuschreibet: Be-

voraus, weil sie solchen Grad der hoheit erreichet, daß keine Mu-

sica oder Seytenspiel auff dem ganzen Erdboden ist, dadurch der 

lieben heiligen Engel liebliche Harmonia und Gesang zu Gottes-

lobe eigentlicher repraesentiret und abgebildet werde, als durch 

sie. Welches in de Organo da D. Petrum in Perusio gar fein aus-

gedruckt und gegeben ist mit diesen Verßlein: haec si contingunt 

terris, quae gaudia Coelo? Weil dieses auf der Welt geschicht, 

was wird allererst vor Freude und lieblich Gedöhne im Himmel 

seyn?“352 

In diesem Zitat wird noch einmal der Zusammenhang zwischen dem Orgelspiel und 

der musica angelica oder musica coelestis deutlich. 

Neben den musizierenden Engeln befindet sich eine Abbildung des Heiligen Geis-

tes als Taube auf dem Gehäuse der Späth-Orgel. Sie schwebt im Zentrum eines 

goldenen Strahlenkranzes (Abb. 88 und Abb. 115). Durch ihre etwas manieriert 

wirkende, aufrechte Haltung mit den ausgebreiteten Schwingen nimmt sie, vom 

Kirchenraum aus betrachtet, eine Kreuzform ein, die auf das heilsgeschichtliche 

Wirken Jesu verweist. Die Taube repräsentiert die dritte göttliche Person. Bei der 

Versammlung der Gemeinde ist diese nach christlichem Verständnis anwesend. Die 

Darstellungsweise als Vogel basiert auf dem Evangelienbericht der Taufe Jesu, wie 

sie bei Matthäus beschrieben wird: 

„Und als Jesus getauft war, stieg er alsbald herauf aus dem Was-

ser. Und siehe, da tat sich ihm der Himmel auf, und er sah den 

Geist Gottes wie eine Taube herabfahren und über sich kom-

men.“ (Mt 3,16) 

 
352 PRAETORIUS: De Organographia, S. 84-88. 



 126 

In der Apostelgeschichte erscheint der Heilige Geist beim Pfingstwunder in Form 

von Feuerzungen. Gleichzeitig wird von einem gewaltigen Brausen berichtet, das 

vom Geist ausgeht: 

„Und es geschah plötzlich ein Brausen vom Himmel wie von ei-

nem gewaltigen Wind und erfüllte das ganze Haus, in dem sie 

saßen. Und es erschienen ihnen Zungen, zerteilt wie von Feuer, 

und er setzte sich auf einen jeden von ihnen, und sie wurden alle 

erfüllt von dem Heiligen Geist und fingen an zu predigen in an-

deren Sprachen, wie der Geist ihnen gab auszusprechen.“ 

(Apg 2,2-4) 

Diese beiden Erscheinungsformen des Heiligen Geistes können mit seiner Darstel-

lung am Orgelgehäuse in Verbindung gebracht werden. Erstens erzeugt der Geist 

ein Geräusch gleich einem Sturmwind. Damit gleicht er der Orgel, die mit Hilfe des 

„Windes“353 den Ton in den Pfeifen erzeugt. Eine inhaltliche Verbindung stellt hier 

auch das griechische Wort pneuma her, das für „Geist“ und „Wind“ verwendet 

wird. Noch eine weitere Stelle der Heiligen Schrift berichtet von einer klanglichen 

Äußerung der dritten göttlichen Person. Im Brief des Paulus an die Römer steht: 

„Desgleichen hilft auch der Geist unserer Schwachheit auf. Denn 

wir wissen nicht, was wir beten sollen, wie sich’s gebührt; son-

dern der Geist selbst vertritt uns mit unaussprechlichem Seuf-

zen.“ (Röm 8,26)354 

Noch deutlicher als in den Bibelstellen ist der Zusammenhang von Geist und Ton 

bzw. Musik in der protestantischen Lieddichtung zu finden. So verfasste Paul 

Gerhard (1607-1676) 1653 das Pfingstlied „Zeuch ein zu deinen Toren“ in Anleh-

nung an die oben zitierte Stelle aus der Heiligen Schrift:  

„Du bist ein Geist, der lehret, wie man recht beten soll; dein Be-

ten wird erhöret, dein Singen klinget wohl, es steigt zum Himmel 

an, es lässt nicht ab und dringet, bis der die Hilfe bringet, der 

allen helfen kann.“355 

 
353 „Wind“ ist der orgelbauliche Fachterminus für die in der Orgel zirkulierenden Luft. 
354 Diesen Text aus dem Römerbrief legte zum Beispiel auch Johann Sebastian Bach seiner Motette 

„Der Geist hilft unserer Schwachheit auf“ zugrunde. Diese war 1729 anlässlich der Beerdigung des 

„seel. Professors und Rectoris Ernesti“ komponiert worden. Siehe dazu. SCHWEITZER: J. S. Bach, 

S. 627. 
355 EG: Lied Nr. 133,5.  

Die im gleichen Jahr wie der Text entstandene Melodie stammt von Johann Crüger (1598-1662). 

Crüger weilte u.a. auch in Regensburg und war hier Schüler des protestantischen Kantors Paul 

Homberger (BRUNNERS, Christian: Artikel Crüger, Johann, in: MGG-online, Lütteken, Laurenz 

(Hrsg.), New York, Kassel, Stuttgart 2016ff, zuerst veröffentlicht 2001, online veröffentlicht 2016, 

https://www.mgg-online.com/mgg/stable/58187 (eingesehen am 23. August 2023)). Homberger war 

zur Zeit der Erbauung der Dreieinigkeitskirche in Regensburg tätig, deren Grundsteinlegung er 

musikalisch ausgestaltete (Abb. 152).  

https://www.mgg-online.com/mgg/stable/58187


127 

 

Zweitens kann der flammende Strahlenkranz neben seiner Funktion als Gloriole für 

den Geist gleichzeitig auch als Symbol für dessen Kraft gesehen werden. Denn der 

Heilige Geist hat nach dem Pfingstbericht die Jünger in Form von Feuerzungen 

erleuchtet. Außerdem gleicht die Darstellung an der Orgel einer Sonnenabbildung. 

Die Verbindung der Sonne mit der Trinität zeigt die von 1627-1631 erbaute Drei-

einigkeitskirche in Regensburg. Dort ist die zentrale Stelle der Stuckdecke mit ei-

nem Flammenkranz versehen (Abb. 167). Die Inschrift lautet „SANCTAE TRINITATI 

SACRUM“. Die Sonne gilt in der christlichen Kunst auch als Quelle des göttlichen 

Lichts. Besonders in barocken Kirchenausstattungen findet man deshalb sonnenar-

tige Gloriolen an Kanzeln, Altären und Orgeln. Im katholischen Bereich sind Strah-

lenmonstranzen weit verbreitet. 

Die besondere Wirkung des Strahlenkranzes in der St. Oswaldkirche beruht auf der 

Kombination mit dem sich dahinter befindenden Oculus. So wird der Eindruck ver-

mittelt, dass das hineinscheinende Licht von der Sonnenabbildung ausgeht. Die 

Heilig-Geist-Taube erscheint mystisch verklärt im Gegenlicht. Gerade am Abend, 

wenn die Strahlen der Sonne durch den westlichen Oculus ins Kircheninnere fallen, 

wird die gesamte Orgel von einem feierlichen, rotgoldenen Licht überflutet. 

Die Anbringung einer Heilig-Geist-Taube vor dem Glorienfenster über dem Hoch-

altar war besonders im Barock sehr beliebt. Das bedeutendste Vorbild für diese 

kompositorische Lösung ist Gian Lorenzo Berninis (1598-1680) Altar in der Pe-

terskirche in Rom aus den Jahren 1657-1666 (Abb. 228). Als Beispiel aus der nä-

heren Umgebung Regensburgs sei der Hochaltar der Asamkirche in Rohr von 1723 

genannt (Abb. 229). 

Gottes Anwesenheit im Kirchenraum wird so am Orgelgehäuse durch Licht und 

Schall – beides für den Menschen eigentlich unfassbar – versinnbildlicht. Durch die 

Form des Strahlenkranzes auf dem Instrument drängt sich der Vergleich mit dem 

Schallloch eines Saiteninstruments auf. So erscheint die Gloriole nicht nur als Ur-

sprung des Lichts, sondern auch als Quelle des klingenden Tons. Gottes Offen-

barung in Vision und Audition wird hier in engste Beziehung zueinander gebracht. 



 128 

Der Schmuck des Orgelgehäuses nimmt nicht nur auf die himmlische, sondern auch 

auf die irdische Sphäre Bezug. Betrachtet man die Schnitzereien, so kann man Bei-

spiele für die vier Elemente356 erkennen. Das Feuer ist durch die flammenartigen 

Lisenenfortsätze (Abb. 103) vertreten. Die verschiedenen Muschelformen und die 

wellenartigen Schnitzereien (Abb. 93 und Abb. 94) spielen auf das Wasser an. Die 

Erde wird durch Blumen, Palmzweige und Akanthusblätter (Abb. 99 und Abb. 100) 

symbolisiert. Da die Luft unsichtbar ist, erscheint sie indirekt im Wehen der En-

gelskleider (Abb. 110). Die Luft ist es auch, die die Orgel zum Klingen bringt. Bei 

dieser Betrachtungsweise des Zierrats können im weiteren Sinn auch die Engel, die 

Wolken, die Strahlensonne und die angebrachten Vasen (Abb. 109) als Misch-

formen der Elemente gesehen werden. Die Engel repräsentieren Wesen, die der Luft 

und der Erde zugeordnet werden können. Sie stehen aufgrund ihrer Aufgabe als 

Vermittler sowohl mit dem Himmel als auch mit der Erde in Verbindung. Wolken 

entwickeln sich aus dem Zusammentreffen von Luft und Wasser. Das Licht galt als 

eine Kombination aus Feuer und Luft. Die beiden Vasen schließlich, die Wasser 

enthalten, um irdische Pflanzen am Leben zu erhalten, vereinen das Wasser mit der 

Erde. Die Muscheln werden traditionell als Wesen des Wassers und der Erde ver-

standen. Aus der Entstehungsgeschichte der Orgel lassen sich auch derartige Ge-

danken ableiten. Denn bei dem Prototyp des Instruments, der antiken hydraulis, 

diente das Wasser in der Kolbenpumpe zur Kompression des Spielwinds (Abb. 1 

und Abb. 2). Insgesamt ist die Verbindung zur Luft besonders betont. Da die Orgel 

zu der Instrumentengruppe der Aerophone gezählt wird, ist eine derartige Gewich-

tung durchaus verständlich. 

Wie dicht das künstlerische Programm der Oswaldorgel zu verstehen ist, zeigt auch 

die Auswahl der Blumen (Abb. 109), die sich in den Vasen auf dem Gesims der 

seitlichen Harfenfelder befinden. Die Sträuße357 sind aus Sonnenblumen und Rosen 

zusammengestellt. Blumen gelten als Zeichen weltlicher Schönheit, aber auch ihrer 

Vergänglichkeit. Der Blumenstrauß kann in der christlichen Symbolik zudem die 

geistliche Vollkommenheit darstellen.358 Die Sonnenblume ist durch ihr Aussehen 

 
356 Elementdarstellungen gehören zu den häufigsten ikonologischen Inhalten der Rocaille. Vgl. 

BAUER, Hermann: Rocaille. Zur Herkunft und zum Wesen eines Ornament-Motivs, in: Neue 

Münchner Beiträge zur Kunstgeschichte, Sedlmayr, Hans (Hrsg.), Bd. 4, Berlin 1962, S. 36. 
357 Frescobaldi nennt seine 1635 erstmals erschienene Sammlung von Orgelstücken „Fiori musicali“. 

Die 27 Kompositionen werden also mit Blumen gleichgesetzt. Vgl. Kapitel III.5. 
358 HEINZ-MOHR: Lexikon der Symbole. Bilder und Zeichen der christlichen Kunst, Freiburg-Basel-

Wien 1991, S. 56 f. 



129 

 

und ihre stete Sonnenzugewandtheit dem Himmelslicht zugeordnet. Sie gilt als 

Symbol der Seele, die ihre Gedanken auf Gott richtet und so auch als Sinnbild des 

Gebetes. Symbolisch tiefgründig ist die Rose. Als sichtbares Zeichen der Liebe 

wird sie auch im christlichen Sinn besonders im Hinblick auf das Heilsgeschehen 

gesehen. Ihre rote Farbe erinnert an die Wundmale und das vergossene Blut Jesu 

Christi. Die Rose kann, laut Lexikon der Symbole, auch als Synonym des 

Gottessohns und seines Titels „Sonne der Gerechtigkeit“ verstanden werden.359 

Dieser beruht auf einer Textstelle bei dem Propheten Maleachi „Euch aber, die ihr 

meinen Namen fürchtet, soll aufgehen die Sonne der Gerechtigkeit und Heil unter 

ihren Flügeln.“ (Mal 3,20). Dadurch wird wieder ein inhaltlicher Bezug zu dem 

Strahlenkranz und zu den Sonnenblumen des Vasengestecks hergestellt. Neben 

Gott Vater und dem Heiligen Geist zeigen sich hier wieder Anklänge auf die 

Anwesenheit der zweiten göttlichen Person. Hinsichtlich der Orgel ist besonders 

der bereits in den Fensterrosetten der Gotik vorhandene Sinngehalt der Rose als 

Zeichen der Sphärenharmonie herauszuheben.360 So steht sie in direkter 

Verbindung zu den musizierenden Engeln des Orgelgehäuses.361 Gleichzeitig 

beinhaltet die Verwendung von Rosenblüten zum Schmuck der Orgel eine 

unbewusste Antikenrezeption, die in diesem Zusammenhang wenigstens genannt 

werden soll. Schon Cicero stellte im dritten „Gespräch von Tusculum“ den 

akustischen Genuss des Orgelklangs dem olfaktorischen des Rosendufts gleich.362  

Das Orgelgehäuse ist weiß gefasst mit vergoldetem Zierrat. Weiß und Gold sind 

Farben von hohem symbolischen Charakter. Weiß gilt im christlichen Sinn als 

Farbe der Unschuld, der Reinheit und der absoluten Wahrheit. Die neugetauften 

 
359 HEINZ-MOHR: Lexikon der Symbole, S. 267 f. 

In dem 1599 entstandenen Choral „Wie schön leuchtet der Morgenstern“ von Philipp Nicolai 

(1556-1608) wird Jesus direkt als „Blümlein“ und „coeli rosa“ angesprochen (Vgl. EG: Lied Nr. 70 

– hier in überarbeiteter Textfassung – und BÜCHNER, Arno und FORNACON, Siegfried (Hrsg.): Die 

Lieder unserer Kirche. Eine Handreichung zum Evangelischen Gesangbuch von Johannes Kulp †, 

Göttingen 1958, S. 85).  
360 HEINZ-MOHR: Lexikon der Symbole, S. 268. 
361 Nach protestantischem Verständnis weniger von Bedeutung, aber für die Orgelikonologie 

aufschlussreich ist die Verbindung der mariologischen Rosensymbolik mit der Orgel. Zu den ersten 

christlichen Darstellungen von orgelspielenden Engeln und somit zu den ersten religiösen 

Abbildungen des Instruments überhaupt zählen die Bilder, die im Zusammenhang mit der Motivik 

der Madonna in der Rosenlaube (Abb. 9) entstanden sind (vgl.: LCI: Bd. 3, Sp. 564-568). 
362 CICERO, Marcus Tullius: Tuscularum Disputationum. Ad M. Brutum Libri Quinque, S. 29. Vgl. 

Kapitel III.3. 



 130 

Christen trugen von Ostern an eine Woche lang weiße Kleider.363 Weiß ist auch die 

Farbe der Theophanie. Bei dem Evangelisten Markus heißt es im Bericht über die 

Verklärung Jesu: „[…] Und er wurde vor ihnen verklärt; und seine Kleider wurden 

hell und sehr weiß, wie sie kein Bleicher auf Erden so weiß machen kann.“ 

(Mk 9,2-3) In der Offenbarung findet sich Weiß in Verbindung mit der „siegrei-

chen endgültigen Verklärung“364. Hier ist zu lesen: „Und um den Thron waren 

vierundzwanzig Throne und auf den Thronen saßen vierundzwanzig Älteste, mit 

weißen Kleidern angetan, und hatten auf ihren Häuptern goldene Kronen.“ 

(Offb 4,4). Weiß ist die Farbe Jesu. Die Christusfeste werden noch heute im Lauf 

des Kirchenjahres durch weiße Antependien angezeigt. 

Gold steht bedingt durch seine Reinheit und Langlebigkeit für die Ewigkeit.365 Es 

ist das Symbol des himmlischen Lichts und der Sonne. Gold zählt zu den traditio-

nellen Herrschaftsfarben. Weiß und Gold stehen, da sie dem Licht am ähnlichsten 

galten, für die die Gottheit symbolisierenden Farben.366 

Für die Orgel kann daraus folgende Interpretation abgeleitet werden. Die Bedeu-

tung als Herrschaftsinstrument wird durch die Farbgebung noch einmal deutlich 

hervorgehoben. Der Sinngehalt der Heilig-Geist-Taube wird durch den Zusammen-

hang von Weiß mit dem Sakrament der Taufe verstärkt. Als Symbol der Theophanie 

kann Weiß, wie der Wind der Orgel, auch mit dem Pfingstwunder in Verbindung 

gebracht werden. Der goldene Strahlenkranz steht für das göttliche Licht und sym-

bolisiert die himmlische Sphäre, in der sich Gott und die Engel (am Orgelgehäuse 

in Form der Taube und der Engelsskulpturen) befinden. Die Wiederkunft Jesu wird 

bei Jesaja folgendermaßen beschrieben: „Von Norden habe ich einen kommen las-

sen und er ist gekommen vom Aufgang der Sonne her, den der meinen Namen an-

ruft.“ (Jes 41,25). Die Erscheinung des Herren, traditionell durch die Farbe Weiß 

besetzt, zeigt sich hier in enger Verbindung zu der Strahlensonne am Orgelgehäuse. 

Einen Bezugspunkt hierzu bildet der Engel am Triumphbogen (Abb. 71), der eben-

falls auf einen Vers aus dem Buch Jesaja verweist (Jes 8,20): „Nach dem Gesetz 

 
363 Der Sonntag nach Ostern (Quasimodogeniti) wird deshalb auch als „Weißer Sonntag“ bezeichnet, 

da die in der Osternacht getauften Christen hier ihre weißen Taufgewänder ablegten. Vgl. KALB: 

Grundriss der Liturgik, S. 66. 
364 HEINZ-MOHR: Lexikon der Symbole, S. 107. 
365 HEINZ-MOHR: Lexikon der Symbole, S. 108. 
366 LCI: Bd. 2, Sp. 9. 



131 

 

und Zeugnis werden sie das nicht sagen, so werden sie die Morgenröthe nicht ha-

ben.“367 Die dem Gold zugeschriebene Ewigkeit und Reinheit bilden eine Entspre-

chung zur Unvergänglichkeit und akustischen Schönheit des Orgeltons. 

Abschließend soll erwähnt werden, dass im Orgelbau auch die Zahlensymbolik eine 

wichtige Rolle spielte. Dabei war u. a. die Anzahl der Pfeifen bedeutend. So soll 

die Orgel in Weingarten nach der Disposition von Dom Bedos (1709-1779) genau 

6666 Pfeifen besessen haben. Damit sollte auf die legendäre Zahl der Peitschen-

hiebe Jesu angespielt werden.368 Eine der Ottobeurer Chororgeln, die der Drei-

faltigkeit geweiht war, soll aus 3333 Pfeifen bestanden haben, wodurch sie auf ihr 

Patronat verwies.369 

Für die Oswaldorgel können derartige Überlegungen leider nicht mehr angestellt 

werden, da ihre ursprüngliche Disposition nicht überliefert ist. Dennoch verweist 

die im Orgelbau häufige Neungliederung des Prospekts traditionsgemäß auf die 

neun Himmelschöre.370 Zählt man alle Engel zusammen, die im direkten Bezug zu 

dem Werk in der ehemaligen Stiftskirche stehen – dazu gehören auch die beiden 

Notenblätter haltenden Putten an den Emporenbrüstungen – kommt man ebenfalls 

auf die Zahl Neun (Abb. 88). Drei Engel sind Instrumentalisten, sechs können als 

Vokalisten bezeichnet werden, wenn man ihre geöffneten Münder als Ausdruck des 

Singens versteht. Die Zahl Neun bildet sich aus 3+3+3, wodurch der Bezug zur 

Trinität hergestellt wird. Auch die Vier ist häufig vertreten. Die vier Elemente 

werden dargestellt. Vierpässe finden sich vermehrt in der Gestaltung der 

Schleierbretter (Abb. 95 und Abb. 99). Vier geflügelte Puttenköpfe zieren das 

Wolkenband. Halbierte Vierpässe schmücken die Tastenstirnseiten (Abb. 124). Im 

Prospekt sind vier Pfeifenfelder mit einem 4’-Register bestückt. Es handelt sich um 

die äußersten, doppelstöckigen Bereiche seitlich neben den Harfenfeldern (Abb. 88 

und Abb. 95). Die Vier gilt u. a. als die symbolische Zahl des irdischen Universums, 

der Jahreszeiten und der Elemente.371 So versinnbildlicht die vermehrte 

Verwendung der Drei- und Vierzahl bei der Gestaltung die Annäherung von Gott 

 
367 Der Bibelvers ist nach der Inschrift an der Skulptur zitiert. 
368 Ein seltenes Beispiel, da die Passionsthematik nur selten Eingang in die Orgelsymbolik findet. 

Das erklärt sich zum Teil auch daraus, dass der Gebrauch der Orgel in der Quadragesimalzeit ein-

geschränkt bzw. zwischen Karfreitag und der Osternacht sogar ganz eingestellt wurde und wird. 
369 WEIERMANN: Der süddeutsche Orgelprospekt des 17. und 18. Jahrhunderts, S. 99 f. 
370 WEIERMANN: Der süddeutsche Orgelprospekt des 17. und 18. Jahrhunderts, S. 100. 
371 HEINZ-MOHR: Lexikon der Symbole, S. 337 f. 



 132 

und dem Menschen im christlichen Gottesdienst. Diese wird auch im „Gloria“ 

durch den Engelsgesang aus der Weihnachtsgeschichte bezeugt. In diesem 

Zusammenhang gewinnt die Tatsache eine besondere Bedeutung, dass das Werk 

am dritten Weihnachtsfeiertag eingeweiht wurde.372 

Der Zierrat der Oswaldorgel zeigt von unten nach oben gesehen eine deutliche Stei-

gerung. So bleibt das Untergehäuse noch betont schlicht, während sich im rocaille-

geschmückten Prospektbereich schon die Bekrönung durch den Figurenschmuck 

der Decke ankündigt. Die Darstellung des Heiligen Geistes schließlich bildet den 

Höhepunkt der Anlage. Die Orgel soll optisch und klanglich die Verbindung zwi-

schen Himmel und Erde versinnbildlichen. Ihre liturgische Funktion kommt in der 

Gehäusegestaltung zum Ausdruck, denn in diesem Instrument, das in seiner Art 

eine Vermittlerrolle einnimmt, zeigt sich die wechselseitige Beziehung zwischen 

göttlicher und irdischer Sphäre. Die Orgelmusik ist Abbild der himmlischen Litur-

gie, sie kann sowohl Wort verkündigen als auch auf verkündetes Wort antworten. 

In ihrer alternierenden Haltung liegt ihre besondere Bedeutung. 

Bei der näheren Betrachtung dieser historischen Orgel zeigt sich, dass man ihr nicht 

gerecht werden kann, wenn man sie einseitig unter rein musikalischen Gesichts-

punkten behandeln würde. Das Gehäuse mit seinem reichen Schmuck373 weist ein 

theologisches Konzept auf, das die Aufgaben und Funktionen der Orgel und ihren 

besonderen Stellenwert im Gottesdienst beeindruckend anschaulich macht.  

Die ikonologischen und stilistischen Parallelen der Späth-Orgel in St. Oswald zu 

anderen Regensburger Orgelwerken werden im Kapitel VI.6. behandelt. 

VI.3.5. Einordnung in den Kirchenraum 

Die von Franz Jacob Späth für St. Oswald zu Regensburg gefertigte Orgel passt 

sich sensibel in den vorgegebenen Kirchenraum ein. Der Einbau des Werks brachte 

einige einschneidende Veränderungen der Inneneinrichtung mit sich, wie den Ab-

riss der oberen und die Verbreiterung der unteren Westempore. Letztere hatte einen 

 
372 LKAR (Archivnr. 255): Kirchliche Bauten und Bauwesen, Reparatur der Orgel in der 

St.  Oswaldkirche, Textblatt, Musicalische Werke, welche an dem dritten H. Weihnachts-Feyertage, 

da nemlich die bey St. Oswald neu-erbaute schöne Orgel das erstemal gespielet wird, sollen aufge-

führet werden. 
373 Leider zeigt sich der Zierrat der Orgel heute stark angegriffen. Besonders die Farbfassung des 

figürlichen Schmucks ist restaurierungsbedürftig (Abb. 117-120). 



133 

 

veränderten Brüstungsverlauf zur Folge.374 Dennoch ist es gelungen, die entstande-

nen Lücken optisch ansprechend auszufüllen. 

Durch den asymmetrischen Grundriss des Sakralraums und die unterschiedlichen 

Seitenemporentiefen ergeben sich einige architektonische Unstimmigkeiten. Das 

Hauptportal, der Scheitelpunkt der konvexen Emporenbrüstung und die Mittelachse 

der Orgel befinden sich nicht in einer vertikalen Linie. Das Orgelgehäuse selbst ist 

architektonisch streng spiegelsymmetrisch aufgebaut. Die Symmetrie wird im 

Schmuck spielerisch aufgenommen und nur leicht abgewandelt. Dabei fällt auf, 

dass die Heilig-Geist-Taube nicht in einer senkrechten Geraden mit der Spiel-

schrankachse und der Mittelpfeife des Obergehäuses angebracht ist (Abb. 88). Die 

Taube ist vom Langhaus aus gesehen etwas nach links verrückt. 

Das Instrument füllt in der Höhe den ganzen ihm zur Verfügung stehenden Platz 

auf der Empore aus. Die Köpfe der Trompetenengel berühren fast die Decke der 

Kirche. Da sie ihre Häupter leicht neigen, wirken sie sogar etwas gedrängt oder 

eingeengt. Die Breite ist so gewählt, dass das Werk zwar den vorhandenen Raum 

ausnützt, aber trotzdem nicht zu massiv erscheint. Die Abmessung nimmt Bezug 

auf das westliche Hauptfresko, dessen Rahmenbreite ungefähr eingehalten wird. 

Durch den schmaleren Unterbau, die geschwungenen Gesimse, die zarten, durch-

brochenen Seitenschnitzereien und die bewegten Pfeifenfelder ist dem eigentlich 

mächtigen Instrument seine Schwere optisch genommen. Der Blick auf den seitli-

chen Emporenbereich wird durch das Schnitzwerk auf der Brüstung verdeckt. Da 

die Orgel auf die Längsachse des Langhauses ausgerichtet ist und die nördliche 

Empore tiefer ist als die südliche, befindet sich vom Kircheninneren aus gesehen 

links neben der Orgel mehr Freiraum als rechts. Diese Unstimmigkeit wird durch 

ein Holzgitter ausgeglichen. Dasselbe Gitter befindet sich auf der Brüstung der un-

teren Nordempore. 

Neben einer möglichst stimmigen Einordnung der Orgel in die Architektur des 

Langhauses nimmt das Instrument auch in seiner Formensprache und in seinem 

Zierwerk Bezug zur Einrichtung und zum Schmuck des Raums. So befindet sich 

auch auf dem Altar, dem optischen Gegenstück zur Orgel, ein Strahlenkranz mit 

Puttenköpfen und Wolkenband (Abb. 67). Weitere Gemeinsamkeiten bestehen in 

den geschnitzten Seitenflügeln und in den sitzenden, auf den Altar bzw. auf die 

 
374 Vgl. Kapitel VI.3.1.3.1.2. 



 134 

Orgel deutenden Putten (Abb. 62 und Abb. 72-75). Beide Ausstattungsstücke zei-

gen breite Gesimsformen. Altarblatt und Spielschrank nehmen die Karniesbogen-

form auf. Die korinthischen Kapitelle der Altarsäulen erscheinen vereinfacht bei 

den die Spielnische begleitenden Pilastern (Abb. 127 und Abb. 128). Die die zweite 

Empore tragenden Säulen weisen die gleiche Kapitellart auf (Abb. 51). Farblich ist 

der Altar passend zu seinem passionsgeschichtlichen Thema und zur Bestuhlung 

des Gotteshauses in dunklen Farben gehalten. Die Orgel hingegen ist weiß gestri-

chen. So erscheint sie leicht und freundlich, eher den Verzierungen der Decke und 

der Emporen angeglichen. Das Schnitzwerk beider Ausstattungsstücke ist festlich 

vergoldet. 

Besonders häufig befinden sich in der St. Oswaldkirche Darstellungen des Heiligen 

Geistes in Gestalt einer Taube. Sie erscheint zweimal gemalt: in einem Fresko an 

der südlichen Emporenbrüstung, das eine Kindstaufe (Abb. 84) zeigt und in einem 

weiteren Fresko an der Decke, das die Taufe Jesu (Abb. 85) abbildet. Außerdem ist 

sie zweimal als Skulptur gestaltet: am Schalldeckel der Kanzel (Abb. 70) und über 

der Orgel (Abb. 115). In allen Abbildungen nimmt die Taube dieselbe Haltung ein. 

Ihr Federkleid ist weiß bzw. silbern mit ausgestreckten Flügeln und dicht vor dem 

Körper gehaltenen Füßen. Die gemalten und skulpturierten Darstellungen unter-

scheiden sich lediglich hinsichtlich der Perspektive. Auffallend ist auch der Licht- 

oder Strahlenkranz, vor dem sie jedes Mal schwebt. In den beiden dreidimensiona-

len Nachbildungen hat sie eine kleine Haube auf dem Kopf. 

Das augenscheinlichste Bezugssystem bilden die drei in der Oswaldkirche 

angebrachten großen Engelsskulpturen. Die beiden Trompetenspieler (Abb. 109 

und Abb. 110) und der Engel am Kämpfergesims (Abb. 71) des Triumphbogens 

sind in ihrer Art ähnlich gestaltet. Alle drei sind im Jünglingsalter, mit braunem 

Haar und langen Flügeln dargestellt. Sie tragen ein goldenes Gewand, das mit Hilfe 

eines über der Schulter verlaufenden Gurtes gehalten wird. Jeweils ein vom Knie 

ab unbekleidetes Bein hängt vom Gesims herunter. Dennoch ist die Ausführung der 

Figuren sehr unterschiedlich. Der Gottesbote am Chorbogen ist im Gegensatz zu 

den Engeln auf der Orgel vollständig aus Holz gearbeitet. Die Gewänder der 

Trompeter dagegen sind aus vergoldetem Stoff. Außerdem wirkt der Engel mit der 

aufgeschlagenen Bibel etwas zarter und edler. Sein Gesicht ist ovaler und seine 

Züge erscheinen ebenmäßiger. Obwohl das Kleid geschnitzt ist, wirkt es 

schwungvoller als das der Engel am Orgelgehäuse. Da der Triumphbogenengel 



135 

 

wahrscheinlich früher entstanden ist als die beiden anderen, kann davon 

ausgegangen werden, dass die Engel der Orgel nach seinem Vorbild von einem 

anderen Meister gefertigt wurden. Sicher nicht zufällig ist die damit erreichte 

Dreizahl, die wiederum auf die Trinität hinweist. 

Auch der kleine Paukenspieler (Abb. 114) hat seine Gegenstücke in der Kirchen-

ausstattung. Diese sind nicht so augenscheinlich wie bei den eben beschriebenen 

Engeln, bei näherer Betrachtung aber doch eindeutig. So können dem paukenden 

Putto die beiden die Mittelkartusche haltenden Kinderengel an der Decke gegen-

übergestellt werden (Abb. 53 und Abb. 54). Die Gemeinsamkeiten beziehen sich 

hauptsächlich auf die Haltung und die Gewandung der Figuren. Abweichungen er-

geben sich durch die unterschiedlichen Herstellungstechniken. Der Engel an der 

Orgel ist in Zweidrittelansicht aus Holz gefertigt (Abb. 137), die Deckenengel sind 

reliefartig in Stuck gestaltet. Alle drei haben die gleiche kindlich feiste Figur, ein 

ähnlich geschnittenes Gesicht mit leicht geöffneten Lippen und wehendes Haar. 

Auch in der Kleidung zeigen sich Gemeinsamkeiten. Ein Riemen verläuft quer über 

den Körper zum Lendenschurz. Der Pauke spielende Engel trägt zusätzlich einen 

Mantel mit gepufften Ärmeln. Die Arme sind jeweils erhoben, bei dem einen zum 

Spielen, bei den beiden anderen zum Halten der Kartusche. Die linke Hüfte der 

Putten ist leicht ausgestellt und ihre Schwingen sind seitlich abgespreizt. Wieder 

wird die Dreizahl erreicht. Der Paukenengel ist in seiner Gestaltung sicher im Wis-

sen um diese beiden Stuckengel entstanden. 

Außerdem ist festzustellen, dass die Rocaille der Orgel Elemente der Kirchenver-

zierung übernimmt, wie z. B. Akanthus, Palmzweige, Blüten etc. (Abb. 54-57). 

So gelingt es der Späth-Orgel in der St. Oswaldkirche den reich geschmückten Kir-

chenraum durch ihre eigenständige, aber harmonisch eingefügte optische Gestal-

tung und durch ihre durchdachte theologische Symbolik zu bereichern und in seiner 

Wirkung zu steigern. 

VI.4. Die Orgel in der Dreieinigkeitskirche 

Die Orgel in der Dreieinigkeitskirche ist das zweite Instrument, dem sich diese Ar-

beit widmet. Das Vorgehen ist dem bei der Oswaldorgel vergleichbar. Leider sind 

von dieser Späth-Orgel nur noch das Gehäuse und einige Prospektpfeifen erhalten 

geblieben. 



 136 

VI.4.1. Der Kirchenraum 

Bei der Dreieinigkeitskirche handelt es sich um die repräsentativste und größte pro-

testantische Kirche der ehemaligen freien Reichsstadt Regensburg. 

VI.4.1.1. Lage und Patrozinium 

Der mächtige Sakralbau befindet sich an prominenter Stelle in der Altstadt Regens-

burgs an der Kreuzung der Straßenzüge Gesandtenstraße und Am Ölberg 

(Abb. 157). Er ist der heiligen Trinität, der Dreieinigkeit375 von Gott-Vater, Gott-

Sohn und Heiligem Geist geweiht. Die Kirche trägt somit das ranghöchste Patrozi-

nium. Diese Zueignung wird sinnfällig an zentraler Stelle der Decke des Kirchen-

saals durch die Inschrift „SANCTAE TRINITATI SACRUM“ (Abb. 167) bekräftigt. 

VI.4.1.2. Baugeschichte und Beschreibung 

Die seit der Einführung der Reformation anwachsende Zahl an Protestanten in der 

freien Reichsstadt Regensburg, die nach der Gegenreformation durch die Zuwan-

derung zahlreicher Exulanten aus der Oberpfalz und Österreich noch verstärkt 

wurde, machte einen Kirchenneubau unumgänglich. Bisher standen der evangeli-

schen Gemeinde nur die Neupfarrkirche und die beiden relativ kleinen Stiftskirchen 

St. Ignaz und St. Oswald zur Verfügung. Die 1563 erzwungene Simultannutzung 

der Dominikanerkirche musste 1626 aufgegeben werden, als der Reichshofrat in 

Wien entschied, dass die Kirche gegen eine vom Orden zu leistende Ablösesumme 

von 6000 Gulden wieder allein den Dominikanern zur Verfügung stehen solle.376  

1627 wurde der Neubau der Dreieinigkeitskirche vom Rat der Stadt offiziell be-

schlossen.377 Den Auftrag hierfür erhielt der Nürnberger Festungsbaumeister und 

Ingenieur Johann Carl (1587-1665). Die Grundsteinlegung erfolgte bereits am 

 
375 Ursprünglich als Dreifaltigkeitskirche benannt, wurde der Name später in Dreieinigkeit umge-

ändert. Siehe dazu: STEIN-KECKS, Heidrun und KECKS, Ronald: …zur Satisfaction des Bauherren 

und Verlegers…-Überlegungen zum Holzmodell der Regensburger Dreieinigkeitskirche im Spiegel 

architekturtheoretischen Schrifttums, in: Roma Quanta Fuit. Beiträge zur Architektur-, Kunst- und 

Kulturgeschichte von der Antike bis zur Gegenwart, Festschrift für Hans-Christoph Dittscheid zum 

60. Geburtstag, Dietl, Albert; Dobler, Gerald; Paulus, Stefan und Schüller, Hans (Hrsg.), S. 597-622, 

Augsburg 2010, S. 599. 
376 MORSBACH: Evangelische Kirchen in Regensburg, S. 17. 
377 STEIN-KECKS/KECKS: …zur Satisfaction des Bauherren und Verlegers…-Überlegungen zum 

Holzmodell der Regensburger Dreieinigkeitskirche im Spiegel architekturtheoretischen Schrifttums, 

S. 598 f. 



137 

 

4. Juli desselben Jahres.378 Die Feierlichkeiten sind auf einem Stich von Matthäus 

Merian (1593-1650) festgehalten, der auch die musikalische Ausgestaltung des 

Festaktes unter Kantor Paul Homberger (1559/60-1634)379 wiedergibt (Abb. 152). 

Nach einer Bauzeit von nur vier Jahren konnte dieser erste unter der Hoheit der 

protestantischen Gemeinde entstandene Bau am 5. Dezember 1631 eingeweiht 

werden. Auch diese gottesdienstliche Veranstaltung, bei der Superintendent Samuel 

Lenz380 die Festpredigt hielt, hat Merian im Bild festgehalten (Abb. 156). 

1632 wurde der Bau der mitten im Dreißigjährigen Krieg errichteten Kirche 

zwangsweise eingestellt, sodass der Südturm bis heute unvollendet geblieben ist. 

Auch der für die drei Portale des Sakralbaus vorgesehene Figurenzyklus aus der 

Hand von Leonhard Kern (1585/88-1662)381 konnte nicht mehr zur Aufstellung ge-

bracht werden. Vier der Statuen mit Tugenddarstellungen befinden sich heute im 

Innenhof des Alten Rathauses Regensburg. 

Bei der Dreieinigkeitskirche handelt es sich um einen Saalbau mit längsrechtecki-

gem Langhaus und ebenfalls längsrechteckigem, eingezogenen, flach abschließen-

den Chorraum (Abb. 148). Den Chor flankieren zwei Türme auf quadratischem 

Grundriss, die im dritten Obergeschoß ins Oktogon übergeleitet werden (Abb. 150). 

Den Abschluss des nicht fertig gestellten Südturms bildet ein schlichter Achteck-

helm über dem Glockenstuhl. Der Nordturm hingegen verfügt über ein weiteres 

zurückgenommenes Achteckgeschoss, das von einer Galerie mit Balusterbrüstung 

umgeben ist. Den Turmhelm ziert eine doppelte Laterne. Vor dem Südturm wurde 

1755 ein als Sakristei genutzter Anbau angefügt.382 Chor und Langhaus werden 

durch steile Satteldächer überspannt. Die Dachstuhlkonstruktion stammt von 

Lorenz Friedrich (1590-1677)383 aus Nürnberg.384 Den gesamten Außenbau 

 
378 MÖSENEDER, Karl: Die Dreieinigkeit in Regensburg. Ein protestantischer Kirchenbau, in: 450 

Jahre Evangelische Kirche in Regensburg 1542-1992, Katalog zur Ausstellung (Museum der Stadt 

Regensburg, 15.10.1992-19.01.1993), Angerer, Martin; German-Bauer, Peter und Trapp, Eugen 

(Hrsg.), S. 109-151, Regensburg 1992, S. 305. 
379 STERL: Evangelische Kirchenmusik, S. 114 f. Vgl. Fußnote 355. 
380 PFEIFFER, Wolfgang: Regensburg. Dreieinigkeitskirche, Kleine Kirchenführer Nr. 874, München 

und Zürich 1967, S. 4. 
381 THIEME, Ulrich und BECKER, Felix: Allgemeines Lexikon der bildenden Künstler von der Antike 

bis zur Gegenwart, Bd. 20, Leipzig 1999, S. 180-182. 
382 MORSBACH: Evangelische Kirchen in Regensburg, S. 17. 
383 MORSBACH, Peter: Evang.-Luth. Dreieinigkeitskirche Regensburg. Schauplätze. Unterwegs in 

Bayerns Geschichte, Regensburg 2005, S. 7. 
384 BORGMEYER/HUBEL/TILLMANN/WELLNHOFER: Stadt Regensburg, S. 63. 



 138 

(Abb. 157) umgibt eine Sockelzone, die sich aus einer hohen Platte, einem markan-

ten Wulst und einer kleineren Platte zusammensetzt. Das ebenfalls umlaufende 

Traufgesims ist fast entsprechend aus Platte, Wulst und Platte gebildet. Die Ecken 

des Gebäudes werden durch Rustikaquader optisch hervorgehoben. Die Giebel zie-

ren Vasenaufsätze. Vier Engelskonsolen an den äußeren Ecken des Sakralbaus be-

reichern den figürlichen Schmuck der Kirche. Der entschlossene Blick der darge-

stellten Gottesboten und ihre muskulösen Unterarme verleihen ihnen einen wehr-

haften Charakter, der den trutzigen Gesamteindruck der Dreieinigkeitskirche unter-

streicht. Der Bau erscheint so als eine „feste Burg“ im Sinne des 46. Psalms bzw. 

des Lutherchorals „Ein feste Burg ist unser Gott“.385 

Das Gotteshaus verfügt über drei Doppelsäulenportale. Zwei befinden sich gegen-

überliegend in der Querachse des Langhauses. Sie zeichnen sich durch einen ge-

kröpften Architrav und einen gesprengten Segmentgiebel aus. Das Hauptportal ist 

in der Längsachse des Kirchensaals in die Westwand eingelassen. Anders als bei 

den Seitenportalen finden hier rötliche Dreiviertelsäulen und nicht Sandstein-

vollsäulen Verwendung. Außerdem schließt das Hauptportal nach oben hin flach 

ab, allerdings mit einem annähernd quadratischen Giebelaufsatz. Die Flügel der 

Doppeltüren sind jeweils reich mit Schnitzwerk versehen. 

Im Inneren trägt der Altarbereich, der nicht ganz die Höhe des Kirchenschiffs er-

reicht und dessen Bodenniveau um drei Stufen angehoben ist, ein Halbtonnenge-

wölbe (Abb. 163). Dieses ist mit durchsteckten, tropfenförmigen Bögen, die mit 

geflügelten Engelsköpfen versehen sind, stuckiert (Abb. 166). Vier zweibahnige 

Rundbogenfenster mit Oculus beleuchten den Chorraum. In der Mittelachse der Al-

tarstirnwand ist dicht unter dem Gewölbe ein zusätzliches Ochsenaugenfenster in 

das Mauerwerk eingelassen (Abb. 163). Im Scheitelpunkt des Triumphbogens be-

findet sich dem Kirchensaal zugewandt eine Rollwerkskartusche mit Engelskopf, 

die in ihrem Spiegel das Regensburger Stadtwappen mit seinen gekreuzten Schlüs-

seln zeigt. 

Der Innenraum des Langhauses wird von einer mächtigen, stuckierten Segment-

tonne überspannt. In ihrer Mitte ist in einem Flammenkranz die Inschrift „SANCTAE 

TRINITATI SACRUM“ angebracht (Abb. 165 und Abb. 167). Daran anschließend 

befinden sich zwei große Quadrate, die sechsfach geflügelte Engelsköpfe in 

 
385 EG: Lied Nr. 362. 



139 

 

achteckigen Feldern zeigen (Abb. 167). Großformatige, achtstrahlige Rautensterne 

(Abb. 149) und Felder mit vegetabilen Ornamenten runden die Deckengestaltung 

ab. Der Übergang zu den Langhausseitenwänden ist mit karyatidenartigen 

Frauenkopfkonsolen (Abb. 168) versehen. 

Die Fenster des Kirchensaals sind aufgrund der umlaufenden Empore (Abb. 163 

und Abb. 164) im Inneren in zwei Geschossen angeordnet. In der unteren Zone der 

Seitenwände erfolgt der Lichteinfall durch je vier Ochsenaugenfenster, in der 

oberen Zone – axial dazu – durch zweibahnige Rundbogenöffnungen. Oberhalb der 

Seitenportale befindet sich zusätzlich je ein Oculus. Diese Ordnung wird auch an 

der Westfassade verwendet, nur dass hier über dem Hauptportal statt eines Oculus 

ein weiteres Rundbogenfenster zu finden ist. Die drei in Dreieckskomposition 

zueinander in Beziehung gebrachten Rundbogenfenster der Westwand erinnern 

sinnfällig an das Patrozinium der Kirche. 

Mit der Errichtung der Dreieinigkeitskirche in Regensburg ist die Idealvorstellung 

eines barocken, protestantischen Kirchenbaus Stein geworden. Deutlich wird dies 

durch die Beurteilung des Architekten und Architekturtheoretikers Leonhard 

Christoph Sturm (1669-1719) unterstrichen, „es sey eines der besten Meister-

Stücke in ganz Teutschland“386 

VI.4.1.3. Ausstattung 

Eine Eigenschaft der Prospektentwürfe Späths ist die herausragende optische Ein-

gliederung seiner Werke in den Kirchenraum. Auch wenn das Instrument erst über 

120 Jahre nach Einstellung der Bauarbeiten an der Dreieinigkeitskirche errichtet 

wurde, fügt es sich doch harmonisch in das sakrale Bauwerk ein. Aus diesem Grund 

werden, wie bereits in den Kapiteln über die Orgel in St. Oswald, die wichtigsten 

Ausstattungsgegenstände beschrieben, um die spätere Analyse zu erleichtern. 

VI.4.1.3.1. Der Altar 

Der 1637 vollendete Altar (Abb. 171) wurde von dem Regensburger Schreinermeis-

ter Georg Stellenberger nach einem Entwurf von Georg Jakob Wolf unter Beteili-

gung des Architekten Johann Carl gefertigt (Abb. 170). Bei dem Altarblatt könnte 

 
386 STURM, Leonhard Christoph: Vollständige Anweisung alle Arten von Kirchen wohl anzugeben, 

Augsburg 1718, S. 39. 



 140 

es sich laut Pfeiffer und Morsbach um eine Augsburger Arbeit handeln. Das Predel-

lenbild stammt aus der Hand des Regensburger Malers Johann Paul Schwenter.387 

Der Altar ist ein Viersäulenretabel über Mensa und Predella (Abb. 171). Der Un-

terbau des Altars ist rechts und links neben der Mensa mit vergoldeten durch vege-

tabile Ornamente gefüllte Rahmen bestückt. Darüber befindet sich die Predella mit 

dem Gemälde einer figurenreichen Darstellung der Taufe Jesu. An den seitlichen 

Übergängen zum Retabel werden die Ecken durch je einen geflügelten Engelskopf 

kaschiert, dessen Schwingen in mehreren C-Schwüngen fortgesetzt werden. Die 

paarweise das Altarblatt flankierenden Säulen sind mit vergoldeten, korinthischen 

Kapitellen und gewundenen Flammleisten um die Schäfte verziert. Das längsrecht-

eckige Altarblatt zeigt perspektivisch ungewöhnlich das erste, von Christus selbst 

eingesetzte Abendmahl. Darüber befindet sich ein geflügelter Engelskopf mit weit 

ausgespannten Schwingen und einer Rollwerkskartusche über dem Haupt. Zu 

beiden Seiten des Altars sind betende, jünglingshafte Engelsfiguren angebracht, 

deren Unterleiber durch Volutenpilaster gebildet werden. Ihre goldenen Gewänder 

sind mit unterschiedlich gefärbtem Futter versehen. Beim rechten Engel ist die linke 

Stoffseite rot, beim linken Engel grünblau. 

Über dem Retabel – durch ein gekröpftes Gesims getrennt – ist zwischen Spreng-

giebelsegmenten in einem quadratischen Feld das Wappen des Stifters Herzog 

Franz Albert von Sachsen-Lauenburg388 angebracht. Es wird von zwei Obelisken 

mit eichelartigen, goldenen Aufsätzen flankiert. Diese stehen auf goldenen Kugeln, 

die auf mit Puttenköpfen bestückten Sockeln ruhen. Die Obelisken sind mit Schlei-

fen und Quasten geschmückt. Das Wappen wird von einem runden Rahmen mit 

goldener Zierleiste umfangen, die entstehenden Zwickel sind mit Blattwerk ausge-

füllt. Neben dem Schild befinden sich Gebinde, die an Quasten und hängende Blü-

ten erinnern. 

Den oberen Abschluss des Altars bildet ein weiteres Gesims mit volutenbesetzem 

Sprenggiebelaufsatz. Ein geschwungener Sockel bietet dem bekrönenden, großen 

 
387 PFEIFFER: Regensburg. Dreieinigkeitskirche, S. 10 und MORSBACH: Evangelische Kirchen in 

Regensburg, S. 21. 
388 MORSBACH: Evangelische Kirchen in Regensburg, S. 20. 



141 

 

Engel seinen Standplatz. Die imposante, qualitätvolle Skulptur eines jungen, geflü-

gelten Mannes stammt aus der Hand Leonhard Kerns.389 Die Figur steht mit erho-

benem rechten Arm im Kontrapost. Das braungelockte Haupt ist leicht nach rechts 

geneigt. Das goldene, in der Hüfte gegürtete Gewand ist mit rotem Futter versehen. 

Ein hoher Schlitz lässt das leicht angewinkelte linke Spielbein bis auf Oberschen-

kelhöhe frei. Die Ärmel sind hochgeschoppt. Am Oberkörper ist das Kleid kreuz-

förmig mit einem grünlichblauen Band, das unter der Brust geknotet ist, zusam-

mengebunden. In der erhobenen Rechten hält er eine vielzackige, goldene Krone, 

in der gegenläufig nach unten gehaltenen Linken einen schwertartigen Palmwedel. 

Die Füße sind unbeschuht. Auf dem Stich, der die Einweihungsfeierlichkeiten der 

Dreieinigkeitskirche dokumentiert, ist der Altar noch unvollendet – der krönende 

Engel noch nicht angebracht (Abb. 156). Im Landeskirchlichen Archiv befindet 

sich eine Entwurfszeichnung (Abb. 170), in welcher der Engel noch Trompete spie-

lend geplant war.390 

Die Altargemälde zeigen, dass der Altar thematisch den beiden biblisch be-

gründeten, evangelischen Sakramenten Abendmahl und Taufe gewidmet ist. 

VI.4.1.3.2. Die Kanzel 

Die Kanzel befindet sich auf der Epistelseite der Kirche an der Ecke vom Langhaus 

zum eingerückten Chorbereich (Abb. 172 und Abb. 173). Der Schalldeckel aus dem 

Jahr 1631 wurde 1656 mit einem neuen Kanzelkorb auf einer freistehenden, ge-

stelzten Rotmarmorsäule versehen.391 Der achteckige Sockel des Predigtstuhls steht 

auf einer ebenfalls oktogonen Basis, die aus einer Platte, einem fallenden Karnies, 

einem Wulst und einer schmalen Platte aufgebaut ist. Den oberen Abschluss des 

Sockels bildet ein Gesims, das durch ein aufsteigendes Karnies, zwei Platten, einem 

Wulst und einer Platte gebildet wird. Darüber erhebt sich auf einer wiederum acht-

eckigen Platte die monolith gearbeitete Rotmarmorsäule toskanischer Ordnung. 

Das Kapitell der Säule leitet durch zwei achteckige Platten und zwei aufsteigende 

Karniese in den ebenfalls achteckigen, hölzernen Kanzelkorb über. Der Kanzelkorb 

ist gefeldert. Die einzelnen Felder werden durch schmale, vergoldete Profilleisten 

 
389 MORSBACH: Evangelische Kirchen in Regensburg, S. 21. 
390 ANGERER, Martin; GERMAN-BAUER, Peter und TRAPP, Eugen (Hrsg.): 450 Jahre Evangelische 

Kirche in Regensburg 1542-1992, Katalog zur Ausstellung (Museum der Stadt Regensburg, 

15.10.1992-19.01.1993), Regensburg 1992, S. 330. 
391 MORSBACH: Evangelische Kirchen in Regensburg, S. 21. 



 142 

akzentuiert. Der Zugang zur Kanzel erfolgt über eine Stiege an der östlichen Lang-

hauswand. Unter der Treppe, im Raum zwischen Kanzelkorb und Mauerecke, be-

findet sich ein verzierter Schild mit dem Regensburger Stadtwappen (zwei ge-

kreuzte Schlüssel auf rotem Grund) und der Jahreszahl 1656.  

Der mächtige Schalldeckel (Abb. 173), der die Form des Kanzelkorbes vergrößert 

zeigt, ist an der Oberseite durch zwei metallene, durch Feinschmiedearbeit gestal-

tete Aufhängungen befestigt. Eine große, stehende Engelsgestalt scheint diese zu 

seiner Brust hin sich verjüngenden Metallstreben zu halten. Der Engel hat braunge-

locktes Haar, das sein mit einer hohen Stirn versehenes Gesicht umrahmt. Sein 

zweiteiliges, goldenes Gewand ist blaugrau gefüttert und unter der Brust gegürtet. 

Das hochgeschlitzte Unterkleid lässt das rechte Bein frei. Seine Flügel sind so aus-

gebreitet, dass der eine die Chorsüdwand und der andere die Langhausostwand be-

rührt. Zwei weitere, kleinere Engelsfiguren scheinen den Schalldeckel im Flug zu 

tragen. Diese befinden sich rechts und links von der Mauerecke. Sie haben lange, 

gegürtete, goldene Gewänder, die jeweils eine Schulter unbekleidet lassen. Der 

Umschlag über der Brust und am Ärmel ist bei dem einen rot, bei dem anderen grün 

gehalten. Die Unterseite des Schalldeckels ziert mittig ein reich gestalteter, acht-

eckiger Rahmen mit einer Rosette im Mittelpunkt. Darum gruppieren sich strahlen-

förmig acht dreieckige Felder. Die sich ergebenden Zwickel sind durch weitere 

Dreiecksformen ausgefüllt. Die reiche Felderung wird durch Pflanzenwerk verziert. 

Eine bandartige Felderung aus gefüllten Ovalen und Sechsecken schließt die Un-

terseite nach außen hin ab. An den Ecken des Schalldeckels befinden sich von En-

gelsköpfen gestützte Podeste. Auf sechs von ihnen stehen kleine, nur mit Lenden-

schurz bekleidete Engelsskulpturen auf goldenen Kugeln (Abb. 174 und Abb. 175). 

Die beiden dem Mauerwerk zugewandten Podeste sind nur mit goldenen Kugeln 

versehen. Drei der Figuretten spielen lange, vergoldete Blasinstrumente mit Schall-

trichter. Die Gattung dieser Instrumente lässt sich durch die vereinfachte Darstel-

lung nicht eindeutig feststellen. Ihr Aussehen erinnert am ehesten an Zinken.392 

Hierfür spricht auch die Spielhaltung der Engelsfiguren. Die drei übrigen Engel 

sind stehend, mit über der Brust gekreuzten Armen, oder in Vorwärtsbewegung ge-

 
392 Der Zink galt als ein Instrument, das die menschliche Stimme besonders gut nachahmen konnte. 

Eine Anbringung an der Kanzel erscheint deshalb inhaltlich sinnvoll.  



143 

 

staltet. Zwischen den Podesten befindet sich je ein Sprenggiebel mit Obelisken zwi-

schen den Segmenten. Jeder davon wird von einem eichelartigen Aufsatz abge-

schlossen. 

VI.4.1.3.3. Emporen und Gestühl 

Besonders bestimmend für den Raumeindruck der Dreieinigkeitskirche sind die 

Emporen (Abb. 163 und Abb. 164) und das Gestühl (Abb. 176 und Abb. 177). Ers-

tere umlaufen das Langhaus an drei Seiten. Sie werden nicht durch vertikale Stüt-

zen, sondern durch schräg in der Wand verankerte Konsolen gehalten. Im Westen 

sind sie doppelgeschossig. Die obere Westempore dient als Aufstellungsort für die 

Orgel. 

Das dunkelbraune, hölzerne Gestühl stammt aus der Erbauungszeit der Kirche.393 

Die Kunstfertigkeit seiner Gestaltung ist der ständischen Ordnung angepasst.394 Im 

Chorbereich sind die Sitzgelegenheiten für die Mitglieder des Inneren Rats 

dementsprechend mit besonders aufwendigen Knorpelwerksschnitzereien versehen 

(Abb. 177). 

1755, kurz vor der Errichtung der Orgel, wurden auf der unteren Empore – nördlich 

und südlich am Übergang zum Chor – Logen für die Magistratsmitglieder und die 

Gesandten des Reichstags eingebaut (Abb. 163). Die sogenannte Fürstenloge un-

terhalb der Orgelempore stammt aus dem Jahr 1790 (Abb. 186). Sie wurde für die 

evangelische Gattin Karl Alexanders von Thurn und Taxis, Therese zu Mecklen-

burg-Strelitz, errichtet.395 Für die Planung und den Einbau der Späthorgel spielt sie 

deshalb keine Rolle. 

VI.4.2. Entstehungsgeschichte der Orgel 

Von der barocken Späthorgel in der Dreieinigkeitskirche sind heute lediglich das 

schön gearbeitete Gehäuse und einige Prospektpfeifen erhalten geblieben. Zwei 

große Umbaumaßnahmen im 19. Jahrhundert, sowie die Neubauten des 20. und 

21. Jahrhunderts haben das Spielwerk vollständig verändert. Dadurch ergaben sich 

 
393 MORSBACH: Evangelische Kirchen in Regensburg, S. 21. 
394Siehe dazu: MÖSENEDER: Die Dreieinigkeitskirche in Regensburg. Ein protestantischer Kirchen-

bau, in: 450 Jahre Evangelische Kirche in Regensburg 1542-1992, S. 119. 
395 MORSBACH: Evangelische Kirchen in Regensburg, S. 20. 



 144 

auch Konsequenzen für das barocke Gehäuse. Es ist deshalb wichtig die Genese des 

Instruments vollständig darzustellen und zu dokumentieren. 

VI.4.2.1. Vorgängerinstrumente 

Schon bei der Grundsteinlegung der Dreieinigkeitskirche am 4. Juli 1627 erklang 

Orgelmusik. Auf einem Stich von Matthäus Merian, der die Feierlichkeiten an-

schaulich dokumentiert, ist u. a. der damalige Kantor und Lehrer am Gymnasium 

poeticum Paul Homberger abgebildet, wie er mit drei Gruppen von Alumnen die 

„Solennien“ musikalisch ausgestaltet (Abb. 152). Jeder Teilchor wird von mehre-

ren Instrumentalisten, mit jeweils einem Organisten, begleitet (Abb. 153-155). Bei 

den dargestellten Orgeln handelt es sich um sogenannte Regale. Die Aufgaben die-

ser kleinen, transportierbaren, mit kurzbechrigen Zungenstimmen besetzten Werke 

liegen im Continuospiel. 

Ein weiterer Stich Merians zeigt den Gottesdienst zur Einweihung der neu errich-

teten Kirche im Jahr 1631 (Abb. 156). Leider konnte der Künstler die mitwirkenden 

Musiker aus perspektivischen Gründen, die er in der Bildunterschrift kurz erläutert, 

nicht porträtieren. Denn schon damals befand sich die Musikempore an der West-

wand des Gotteshauses. Auch hier dürften Regale, die trotz ihrer geringen Größe 

über eine enorme Klangstärke verfügen, zur Unterstützung des Gesangs eingesetzt 

worden sein. 

Bevor es zum Einbau der großen Späth-Orgel kam, scheint es zwei kleinere Vor-

gängerinstrumente in der Dreieinigkeitskirche gegeben zu haben. Von dem ersteren 

ist bekannt, dass es 1654 nach St. Oswald transferiert wurde, als ein Legat der Bür-

gerstochter Maria Jacobe Aichinger einen Neubau in der Dreieinigkeitskirche und 

somit die zweite Orgel ermöglichte.396 

Von dem älteren Instrument ist die Disposition erhalten geblieben. Denn im Jahr 

1672 wandte sich der damalige Organist der Oswaldkirche Jacob Harrer in einem 

Bittbrief an den Rat der Stadt Regensburg, in dem er auf die inzwischen aufgetre-

tenen Mängel des Instruments einging.  

 

 
396 RUHLAND: Die Barockausstattung der St. Oswald-Kirche in Regensburg, S. 41.  

Vgl. Kapitel VI.3.2.1. 



145 

 

Dem Schreiben ist eine Registeraufstellung beigefügt, die sich auf das ehemalige 

Werk aus der Dreieinigkeitskirche beziehen dürfte: „Prinzipal / Oktave / Quinte / 

Superoktave / Spitzflöte / Regal / Terz / Mixtur.“397 Von der zweiten, privat 

gestifteten Vorgängerorgel, ist lediglich der Name des Erbauers, Augustin 

Krottenthaler, bekannt.398 

VI.4.2.2. Die Späth-Orgel 

Den Plänen für eine neue Orgel in der Dreieinigkeitskirche, die 1758 schließlich 

verwirklicht werden konnten, scheint eine mehrjährige Vorgeschichte vorangegan-

gen zu sein. Denn bereits 1755 wandte sich Späth an Johann Andreas Silbermann 

in Straßburg, um von diesem einen Gehilfen zu erbitten. Silbermann berichtete dar-

über: 

„Von Regensburg hat Aô: 1755. den 10. July [Franz Jacob 

Spath] an mich geschrieben. Weilen er ein 16. füßig Orgelwerk 

unterhanden hatte, wozu er einen perfecten Orgelmachers-Gesel-

len, der auch mit Zinn-Arbeit wohl umzugehen wüste, benötigt 

hatte, ersuchte er mich, ein solchen ihme zukommen zu lassen, 

weil ihm wohl bewust ist dass sich bey mir die besten Leute von 

allen Orten um Condition bewerben.“399 

Bei dem besagten Instrument auf 16’-Basis kann es sich nur um die Orgel in der 

Dreieinigkeitskirche handeln. 

Das neue Instrument wurde schließlich am Sonntag Trinitatis, den 21. Mai 1758, 

zum ersten Mal gespielt.400 Der Termin der Einweihung fand also am 

Patroziniumstag der Kirche statt. Die älteste aufgezeichnete Disposition der 

Späthorgel ist durch die Aufstellung des organologisch interessierten Theologen 

Johann Ulrich Sponsel (1721-1788) in seiner 1771 veröffentlichten 

„Orgelhistorie“401 überliefert (Anlage II.4.): 

  

 
397 LKAR (Archivnr. 255): Kirchliche Bauten und Bauwesen, Reparatur der Orgel in der St. Oswald-

kirche, Jacob Harrer: Brief an den Rat der Stadt Regensburg, Defecten oder Mängel der Orgel zu 

Sanct Oswaldt. 

Vgl. Kapitel VI.3.2.1. 
398 MORSBACH, Peter: Evang.-Luth. Dreieinigkeitskirche Regensburg. Schauplätze, S. 10. 
399 SCHAEFER: Das Silbermannarchiv, S. 309. 
400 MADER: Die Kunstdenkmäler der Oberpfalz, Bd. 12, S. 114.  
401 SPONSEL, Johann Ulrich: Orgelhistorie, Nürnberg 1771, Faksimile, Hilversum 1968, S. 155 f. 



 146 

Hauptwerk  Oberwerk  Pedal  

Regula primaria 8’ Regula primaria 8’ Regula primaria 16’ 

Viola da Gamba 8’ Diapason 4’ Basso di Violone 16’ 

Miscella acuta  

5, 6, 7fach 

2’ Unda maris 8’ Praestans 8’ 

Cornet dreyfach 2’ Pileata maior 8’ Diapason 8’ 

Ditonus 1 3/5’ Tibia Transversa 

cum Echo 

4’ Pileata maxima 16’ 

Tibia Silvestris 2’ Tibia angusta 4’   

Diapente 3’402 Diapente pileata 3’   

Diapason 4’ Disdiapason 2’   

Tibia cuspidata 4’ Miscella acuta 

3fach 

   

Quintitenens 16’ Tremulus    

Quintitenens 8’     

Bordoun 8’     

Tremulus      

Copula      

Erläuternd ist noch zugefügt: „Dieses Werk wurde 1758. von Franz Jakob Spath, 

Orgelmacher daselbst, mit 4 großen Bälgen verfertiget.“403  

Mit ihren 26 klingenden Registern war das Instrument in der Dreieinigkeitskirche 

damals das größte, barocke Orgelwerk Regensburgs. 

Eine von der Verfasserin entdeckte Signatur Schmahls an der Rückwand des Kron-

werks aus dem Jahr 1792 (Abb. 214) lässt auf eine Reparatur durch den Werkstatt-

nachfolger und Schwiegersohn Späths schließen. 

 
402 Die Maßangabe 3’ entspricht einer Quinte 2 2/3’. 
403 SPONSEL: Orgelhistorie, S. 155 f.  



147 

 

VI.4.2.3. Umbauten des 19. Jahrhunderts  

Bis zu ihrer ersten umfangreichen Renovierung durch den Nürnberger Orgelbauer 

Augustin Bittner404 im Jahr 1849 dürfte das Späth‘sche Werk in seiner Originalsub-

stanz weitgehend erhalten geblieben sein. Die meisten heute noch in der Orgel vor-

handenen Prospektpfeifen des Pedals gehen wahrscheinlich auf die Maßnahmen 

Bittners zurück.405 

Eine bei dem Neubau im 21. Jahrhundert von dem Orgelbauer Hendrik Ahrend ent-

deckte geschnitzte Signatur (Abb. 215) mit den Buchstaben „CNR“, umgeben von 

einem einfachen Schiffsriss, im Obergehäuse der Orgel gibt den Hinweis auf eine 

frühere Erneuerung der Farbfassung, finanziert durch die Regensburger Fischer- 

und Schiffsmeisterfamilie Naimer im Jahr 1834.406  

Einen weiteren Einschnitt in der Baugeschichte der Dreieinigkeitskirchenorgel bil-

dete der Umbau durch die Orgelbaufirma Johannes Strebel aus dem Jahr 1892. Be-

reits um das Jahr 1885 hatte Strebel einen Verbesserungsvorschlag für die Orgel in 

der Dreieinigkeitskirche ausgearbeitet, der sich in seinem Archiv erhalten hat.407  

  

 
404 ARK: Unsere Orgel. Sanctae Trinitati Sacrum, Spendenaufruf für eine neue Orgel in der Drei-

einigkeitskirche Regensburg, Gedrucktes Faltblatt, o. J. Das Blatt ist die bisher einzige Quelle, die 

die Reparatur durch Bittner nennt. Der Spendenaufruf enthält eine stichpunktartige Geschichte des 

Instruments mit folgenden Eckdaten: 21. Mai 1758 Einweihung, 1849 Orgelreparatur durch Bittner, 

1892 Orgelreparatur durch Strebel, 14. August 1946 Auftrag zur Reparatur/Neubau aus Geldmangel 

zurückgezogen. 

TOPP: Sanctae Trinitati Sacrum, S. 663. 

Vgl. MORATH: Eine neue „Königin“ für Regensburg, S. 55. Morath vermutet einen Umbau durch 

Bittner, ohne Kenntnis der Quellen oder vorhergehender Publikation durch die Verfasserin.  

Bittner war 1848 auch mit einer Reparatur an der St. Oswaldorgel betraut worden. Siehe Kapitel 

VI.3.2.3. 

Zu Bittner: FISCHER, Hermann und WOHNHAAS, Theodor: Historische Orgeln in Oberfranken, 

München-Zürich 1985, S. 32. 
405 Im Dispositionsentwurf Strebels ist der Prinzipal 16’, der im Prospekt steht, als „alt“ ausge-

zeichnet (ARK: Orgelbauanstalt Johannes Strebel: Disposition zum Umbau der Orgel in der protes-

tantischen Kirche St. Trinitatis in Regensburg, Nürnberg d. 17. Novbr 1891). Außerdem lassen die 

Lötnähte, Kern- und Labienverarbeitung eine spätere Zuschreibung unwahrscheinlich erscheinen 

(persönliche Auskunft von Orgelbaumeister Andreas Utz). 
406 AHREND: Eine Bachorgel für Regensburg, S. 45. 
407 FISCHER/WOHNHAAS: Süddeutsche Orgeln aus der Zeit vor 1900, S. 9. 



 148 

Die Disposition lautet hier408: 

1. Manual   2. Manual  Pedal   

1. Principal 8’  1. Geigenprincipal 8’ 1. Violon 16’ H 

2. Gamba 8’  2. Gedeckt 8’ 2. Principal 16’ Z 

3. Quintatön 16’ H/M 3. Unda maris 8’ 3. Gamba 16’ H 

4. Hohlflöte 8’ H 4. Salicional 8’ 4. Octavbaß 8’ H 

5. Gemshorn 8’ Z 5. Octav 4’ 5. Cello 8’  

6. Gedeckt 8’ H/M 6. Flöte 4’ 6. Untersatz 32’ Hg 

7. Quintatön 8’  7. Waldflöte 2’ 7. Flötenbaß 4’  

8. Octav 4’  8. Mixtur 3fach     

9. Flöte 4’ H 9. Quint 2 2/3’    

10. Salicet 4’ M 10. Spitzflöte 2’    

11. Quint 2 2/3’       

12. Cornett 5fach ab c1       

13. Mixtur 4fach 2’       

14. Octav 2’       

Darunter ist der Vermerk angebracht: „Die Orgel soll zurückversetzt werden und 

einen Spieltisch erhalten. 1-3 wird in Bourdon 16’ umgearbeitet, 1-11 fällt weg und 

kommt zur Mixtur. Mehrere Metallregister erhalten Stimmschlitze.“409 

Die technischen Einzelheiten dieses Umbaus sind in einem Vertrag vom 

18. April 1891410 – dem ein leider nicht überlieferter Kostenvoranschlag vom 

6. Januar 1891 vorangeht411 – zwischen der Orgelbauanstalt Johannes Strebel 

Nürnberg und dem Protestantischen Kirchenchor Regensburg, vertreten durch 

seinen Vorstand L. Seyboth412, festgehalten: 

Die Kosten für den Umbau belaufen sich hiernach auf 5500 Mark. Dafür erhält das 

Werk drei neue Zungenregister „Trompete 8 Fuß, Fagott und Clarinette 8 Fuß, und 

 
408 Die Abkürzungen H, M, Z bedeuten Holz, Metall, Zinn oder Zink, Hg steht für Holzgedackt. 
409 FISCHER/WOHNHAAS: Süddeutsche Orgeln aus der Zeit vor 1900, S. 9. 
410 ARK: Vertrag über den Umbau der Orgel in der Dreieinigkeitskirche Regensburg vom 

18. April 1891. 
411 Der Kostenvoranschlag wird im Vertrag erwähnt (ARK: Vertrag über den Umbau der Orgel in 

der Dreieinigkeitskirche Regensburg vom 18. April 1891). 
412 Interessanterweise ist als Vertragspartner der Protestantische Kirchenchor Regensburg – nicht 

die Kirchengemeinde – angegeben, der auch für die Finanzierung der Umbauarbeiten aufkommt. 



149 

 

Posaune 16 Fuß.“413 Ein weiterer Punkt der Vereinbarung sieht die Zurücksetzung 

des Werks auf der Empore vor:  

„Es wird ausdrücklich bemerkt, daß in dieser Summe alle Ausga-

ben inbegriffen erachtet werden, die mit dem Zurückrücken und 

der Neubefestigung des Orgelgehäuses, als Verlängerung und 

Verkürzung der Zweigstangen, Abnahme des alten Balgwerkes 

samt Unterbau, kurz mit allem entstehen mag durch Verlegung 

und Aenderung des Orgelwerkes herbeigeführt wird, so dass dem 

protestantischen Kirchenchor weitere Kosten hieraus nicht er-

wachsen dürfen.“414  

Dabei wird eigens Wert daraufgelegt, dass das historische Gehäuse mit seinem 

Zierrat keinen Schaden erleidet:  

„Herr Strebel haftet vor allem, daß die decorative Ausstattung 

des Orgelgehäuses durch das theilweise Abtragen und Zurückrü-

cken des Werkes keinerlei Beschädigung erleidet, und hätten 

durch seine Verschulden erforderlich gewordene Renovationen 

auf seine Kosten zu geschehen.“415 

Die gravierendste technische Umbaumaßnahme dürfte die Umstellung des Instru-

ments von mechanischen Schleifladen auf pneumatische Membranladen bedeutet 

haben: 

„Herr Strebel leistet für sorgfältige Ausführung aller Arbeiten, 

insonderheit für die neue pneumatische Röhrenanlage, für genü-

gende Zufuhr des Windes, kurz, für tadellose Erstellung des gan-

zen Werkes bei reiner Stimmung volle Garantie auf die Dauer 

von zehn Jahren.“416 

Dem damaligen Stadtkantor Christian Friedrich Graner (1851٭)417 oblag vertrags-

gemäß die Oberaufsicht über die anfallenden Umbauten.418 Die Arbeiten konnten 

allerdings nicht wie geplant zwischen dem „Trinitatissonntage“ 1891419 und dem 

 
413 ARK: Vertrag über den Umbau der Orgel in der Dreieinigkeitskirche Regensburg vom 

18. April 1891, Punkt 1. Vgl. ARK: Orgelbauanstalt Johannes Strebel Disposition zum Umbau der 

Orgel in der protestantischen Kirche St. Trinitatis in Regensburg, Nürnberg d. 17. Novbr. 1891. 
414 ARK: Vertrag über den Umbau der Orgel in der Dreieinigkeitskirche Regensburg vom 

18. April 1891, Punkt 2. 
415 ARK: Vertrag über den Umbau der Orgel in der Dreieinigkeitskirche Regensburg vom 

18. April 1891, Punkt 4. 
416 ARK: Vertrag über den Umbau der Orgel in der Dreieinigkeitskirche Regensburg vom 

18. April 1891, Punkt 6. Vgl. dazu auch ARK: Högner, Friedrich: Schreiben vom 27. November 

1961 an das Evang.-Luth. Pfarramt Regensburg Dreieinigkeitskirche, Betreff: Orgel, Typoskript 

(Doppelseiten). 
417 TOPP: 19. und 20. Jahrhundert. Evangelische Kirchenmusik, S. 300 f. 
418 ARK: Vertrag über den Umbau der Orgel in der Dreieinigkeitskirche Regensburg vom 

18. April 1891, Punkt 5. 
419 1891 fiel das Trinitatisfest auf den 24. Mai. 



 150 

15. Juli 1891420 in Angriff genommen werden, denn am 15. November desselben 

Jahres wurde der Vertrag durch einen „Prolongations-Anhang“421 ergänzt. Da 

Kantor Graner plante 1892 aus Regensburg wegzugehen,422 wurde unter Punkt 5 

eingefügt, dass „dem Herrn Musikdirektor Graner oder dessen Herrn Nachfol-

ger,423 eventuell einer vom protestantischen Kirchenchor aufzustellenden Persön-

lichkeit“ die Kontrolle der Arbeiten zufällt. Der zeitliche Rahmen der Umbaumaß-

nahmen wurde zwischen dem 13. Juni 1892 („Montag nach Trinitatis“) und dem 

20. August 1892 festgesetzt. Bei Nichteinhaltung drohte dem Orgelbauer eine 

„Conventionalstrafe von je Mk 25.-“ pro Tag. Ihm wurde jedoch zugestanden be-

reits zwischen Ostern und Pfingsten einige Pfeifenreihen – „unter der ausdrückli-

chen Bedingung, dass die Orgel bis zum Trinitatisfest zum Gemeindechor spielbar 

und gut verwendbar bleiben muß und der äußere Aufbau bis dorthin nicht gestört 

wird“424 – auszubauen.  

Die wichtigste Neuerung stellte in diesem Zusammenhang die Bestellung eines 

neuen Prinzipal 8’, statt der vorher vereinbarten Reparatur des alten Prinzipals, dar. 

Hierfür erhielt Strebel, der das alte Register in Zahlung nahm, zusätzlich 

250 Mark.425  

Vom 17. November 1891, zwei Tage nach Abschluss des Prolongations-Anhangs, 

datiert ein Dispositionsentwurf Strebels (Anlage II.6.), aus dem die veränderte 

Disposition für die Dreieinigkeitskirche ersichtlich ist.426 

  

 
420 ARK: Vertrag über den Umbau der Orgel in der Dreieinigkeitskirche Regensburg vom 

18. April 1891, Punkt 7. 
421 ARK: Prolongations-Anhang / zu dem Vertrage über den Umbau der Orgel in der Dreieinigkeits-

kirche Regensburg vom 15. November 1891. 
422 TOPP: 19. und 20. Jahrhundert. Evangelische Kirchenmusik, S. 300 f. 
423 Auf Kantor Graner folgte 1892 Karl Geiger (1855-1922) im Amt des Stadtkantors. Geiger starb 

1922 an einem Schlaganfall, der ihm auf der Orgelbank der Dreieinigkeitskirchenorgel ereilte (TOPP: 

19. und 20. Jahrhundert. Evangelische Kirchenmusik, S. 302-304). 
424 ARK: Prolongations-Anhang / zu dem Vertrage über den Umbau der Orgel in der Dreieinigkeits-

kirche Regensburg vom 15. November 1891, Punkt 2. 
425 ARK: Prolongations-Anhang / zu dem Vertrage über den Umbau der Orgel in der Dreieinigkeits-

kirche Regensburg vom 15. November 1891. 
426 ARK: Orgelbauanstalt Johannes Strebel: Disposition zum Umbau der Orgel in der protestanti-

schen Kirche St. Trinitatis in Regensburg, Nürnberg d. 17. Novbr. 1891. 



151 

 

Dieser lautete: 

I. Manual  II. Manual  Pedal  

Principal 8’ neu Geigenprincipal 8’  neu Untersatz 32’  alt 

Gamba 8’  neu  

v. G# 

aus 

Aeoline 8’  neu Principalbaß 16’  alt 

Salicional 8’ neu Dolce 8’  alt Violon  16’  alt 

Gedackt 8’ alt Unda maris 8’  alt Posaune 16’  neu 

Tibia 8’ alt Lieblich gedeckt 8’  alt Subbaß 16’  alt 

Quintatön 8’ alt Salicional 16’  neu Octavbaß 8’  alt 

Trompete 8’ neu Flöte 4’  alt Cello 8’ alt 

Bourdon 16’ alt Octav  4’  alt Flötenbaß 4’  alt 

Octav 4’ alt Fagott u 

Clarinette 

8’  neu   

Flöte 4’ alt     

Salicet 4’ alt     

Gemshorn 8’ alt     

Octav 2’ alt     

Mixtur  

4fach 

 alt     

Cornett   von C 

an alt  

    

Als Spielhilfen sieht Strebel vor:  

„Außer diesen 32 klingenden Registern erhält die Orgel noch 4 Coppelungen 

nämlich: 

1) Copula I Manual zum Pedal 

2) Copula II Manual zum Pedal 

3) Copula II Manual zum I Manual 

4) Copula Pedal zum II Manual, mithilfe deren das Pedal auf dem II Manual 

gespielt werden kann, eine Einrichtung, die nur wenige Orgeln aufzuweisen 

haben.“427 

Am 7. September1892 setzte Strebel seine Unterschrift unter eine Quittung in Höhe 

von 6175,- Mark.428 Die zusätzlichen Kosten ergaben sich laut Auszahlungsbeleg 

aus der Bestellung des neuen Prinzipal 8’ und den Arbeiten an den Pedalregistern 

Violon 16’ und Cello 8’. Außerdem verfügte das Instrument nun über 32 statt 31 

Register, wie sich in Gegenüberstellung zu der Aufzeichnung aus dem 

 
427 ARK: Orgelbauanstalt Johannes Strebel: Disposition zum Umbau der Orgel in der protestanti-

schen Kirche St. Trinitatis in Regensburg, Nürnberg d. 17. Novbr. 1891. 
428 ARK: Quittung vom 7. September 1892, gezeichnet J. Strebel, Orgelbaumeister. 



 152 

Strebelarchiv429 ablesen lässt. Die Finanzierung der Orgelrenovierung wurde vom 

Protestantischen Kirchenchor durch Spendensammlungen und Darlehensscheine 

(Anlage II.5.) gesichert. Zu den großzügigsten Gebern zählte Graf Ernst von 

Dörnberg, der allein 300 Mark für das umgebaute Instrument gab.430 

Aus einem Dispositionsvergleich zwischen den Aufzeichnungen von Sponsel und 

Strebel ergibt sich, dass die einschneidendsten klanglichen Erneuerungen – eine 

neue grundtönigere Disposition – der Späthorgel auf den Umbau von Bittner und 

die gravierendsten technischen Veränderungen – pneumatische Membranladen und 

der daraus resultierende Abbruch der alten Spiel- und Registertraktur, sowie die 

Umstellung auf höheren Winddruck – durch die Renovierung von Strebel hervor-

gerufen wurden.431 Unter Strebel wurden auch die Stilllegung und der Ausbau des 

alten Spielschranks zugunsten eines Spieltisches beschlossen.432 Bereits 1905 wird 

dieser Spieltisch erneuert. In einem Schreiben der Firma Steinmeyer an die Evan-

gelisch-Lutherische Gesamtkirchenverwaltung vom 29. Mai 1941 heißt es: 

„Es dürfte ihnen ja bekannt sein, dass das aus dem Jahre 1758 

stammende Orgelwerk im Jahr 1892 von der Firma Strebel-

Nürnberg zum großen Teil erneuert wurde. Allerdings ist zu be-

merken, dass bereits im Jahre 1905 schon wieder ein neuer Spiel-

tisch eingebaut werden musste, der aber die Funktion des Werkes 

nur teilweise verbesserte.“433 

Der neue Spieltisch befand sich mittig, nicht freistehend vor dem Untergehäuse der 

Orgel. Der Organist saß mit dem Gesicht zum Altar gewandt, seinen Rücken konnte 

 
429 FISCHER/WOHNHAAS: Süddeutsche Orgeln aus der Zeit vor 1900, S. 9. 
430 ARK: Liste zur Renovierung Vergrößerung u Verstellung der Orgel in der Dreieinigkeitskirche 

ausgegeben vom Ausschuss des Protest. Kirchenchor. 
431 Die Genese der Dreieinigkeitskirchenorgel ist bisher noch nie vollständig aufgezeigt worden. 

Kraus schreibt nichts von dem Umbau durch Bittner und gibt Steinmeyer, die Nachfolgefirma der 

Orgelbauanstalt Strebel, als Verantwortlichen für einen 1898 erfolgten Neubau des Instruments an 

(KRAUS: Historische Orgeln in der Oberpfalz, S. 256). Högner erwähnt zwar den Umbau durch 

Strebel, lässt aber die vorhergehenden, umfangreichen Arbeiten Bittners völlig außer Acht (ARK: 

Högner, Friedrich: Schreiben vom 27. November 1961 an das Evang.-Luth. Pfarramt Regensburg 

Dreieinigkeitskirche, S. 1 f). Morath schreibt in der Festschrift anlässlich des Orgelneubaus der 

Firma Ahrend: „… die gesamte Orgelgeschichte der Dreieinigkeitskirche, [ist] derzeit dokumenta-

risch nicht vollständig belegbar und daher noch nicht hinreichend aufgearbeitet oder bekannt“ 

(MORATH: Eine neue „Königin“ für Regensburg, S. 54).  
432 Von Strebel gibt es einen undatierten „Voranschlag zur Verbesserung der Orgel in der evange-

lischen Dreieinigkeitskirche“, der u.a. die Rückversetzung des Instruments, sowie einen neuen 

Spieltisch vorsieht. FISCHER/WOHNHAAS: Süddeutsche Orgeln aus der Zeit vor 1900, S. 9. 
433 LKAR (Archivnr. 655): Orgel in der Dreieinigkeitskirche 1931-1941, Orgelbau Steinmeyer: 

Schreiben an die Evang.-Luth. Gesamtkirchenverwaltung Regensburg vom 29. Mai 1941. 

Vgl. ARK: Mehl, Johannes G.: Gutachten. Zum geplanten Umbau der alten Orgel der Evang. Luth. 

Dreieinigkeitskirche zu Regensburg. Abschrift, Typoskript, Appetshofen üb. Donauwörth, 2. Febr. 

1942. 



153 

 

er an die Gehäusewand anlehnen.434 Auf einer historischen Aufnahme aus der Zeit 

vor dem Neubau des 20. Jahrhunderts ist noch der schlicht gehaltene Spieltisch zu 

erkennen (Abb. 178). Weiter schrieb Steinmeyer in dem oben zitierten Brief: 

„Nun wird es sie aber auch interessieren zu hören, dass bei dem 

Umbau im Jahre 1892 von den 32 Registern nur 9 Register neu 

hergestellt wurden, während also die weitaus meisten aus der al-

ten Orgel übernommen wurden.“435 

VI.4.2.4. Maßnahmen des 20. Jahrhunderts 

Es ist als Glücksfall anzusehen, dass die Dreieinigkeitskirchenorgel in den Kriegs-

jahren 1914-1918 und 1939-1945 von der allgemeinen Metallabgabepflicht ver-

schont wurde. In der Freistellungsbescheinigung des Stadtmagistrats vom 

4. April 1917 heißt es begründend hierzu: „Die Orgel stammt aus dem Jahr 1758 

und hat kunstgeschichtlichen Wert.“436 So sind immerhin die originalen barocken 

und romantischen Prospektpfeifen erhalten geblieben. 

Die Ende des 19. Jahrhunderts erfolgten Umbaumaßnahmen zeigten sich nicht be-

sonders nachhaltig. Bereits in den zwanziger Jahren des 20. Jahrhunderts beklagte 

der damalige Stadtkantor Friedrich Högner den Zustand des Werks.437 Besonders 

die Oxidation der Messingröhrchen, sowie der Holzwurmbefall sämtlicher Holz-

bauteile (Windladen, Holzpfeifen und Gehäuse) gaben Anlass zur Sorge und be-

dingten zusammen mit dem stark erhöhten Winddruck, der die Orgel störungsan-

fälliger machte, mehrere Reparaturmaßnahmen. Außerdem verfügte das Instrument 

 
434 Telefonische Auskunft von Herrn Werner Wollenweber vom 8. Februar 2007. Wollenweber war 

ab 1955 als nebenamtlicher Organist an der Dreieinigkeitskirche tätig (vgl. TOPP: 19. und 20. Jahr-

hundert. Evangelische Kirchenmusik, S. 308). 
435 LKAR (Archivnr. 655): Orgel in der Dreieinigkeitskirche 1931-1941, Orgelbau Steinmeyer: 

Schreiben an die Evang.-Luth. Gesamtkirchenverwaltung Regensburg vom 29. Mai 1941. Die Be-

urteilung Steinmeyers deckt sich mit den schriftlich erhaltenen Quellen.  
436 LKAR (Archivnr. 659): Metallabgaben i.d. Kriegen 1914-1918 u. 1939-1945, Bescheinigung des 

Stadtmagistrats vom 4. April 1917. Der Magistrat hebt hier ausdrücklich den kunstgeschichtlichen 

Wert des Orgelwerks hervor. 
437 Högner beschreibt den Zustand der Orgel rückwirkend 1961 in einem Gutachten für das Pfarramt 

Dreieinigkeitskirche (ARK: Högner, Friedrich: Schreiben vom 27. November 1961 an das Evang.-

Luth. Pfarramt Regensburg Dreieinigkeitskirche, S. 1-3). 



 154 

damals noch nicht über einen elektrischen Motor,438 sondern musste mittels einer 

mechanischen Balganlage mit Wind versorgt werden.439 

1929 wurde Ralf von Saalfeld Kantor an den evangelischen Kirchen Regens-

burgs.440 Mit Beginn seiner Dienstzeit kam es zu Neubauplänen.441 Als Orgelsach-

verständige wurden der Erlanger Universitätsmusikdirektor Georg Kempff 

(1893-1975)442 und der Pfarrer und Organologe Johannes Gustav Mehl (1907-1993) 

zugezogen. Es kam zu mehreren Dispositionsentwürfen durch Kempff und die Or-

gelbaufirma Steinmeyer, die zum Teil vier Manuale und über 50 Register vorsa-

hen.443 Neu ist hier der Einfall, neben der Aufteilung des Werks in Hauptwerk, 

Kronwerk, Schwellwerk und Pedal, auch ein Rückpositiv auf dem westlichen 

Oratorium zu errichten.444 Eine skizzenhafte Entwurfszeichnung dieses Aufbaus 

von dem Münchner Bildhauer und Architekten Hans Miller aus dem Jahr 1941 

befindet sich im Steinmeyerarchiv (Abb. 30).445 Außerdem war, wie aus einem 

Schreiben von Saalfelds an Steinmeyer herauszulesen ist, ein fahrbarer elektrischer 

Spieltisch angedacht.446 

Das Gutachten Mehls ist überliefert. Es zeigt deutlich das auch heute noch aktuelle 

Spannungsfeld zwischen den ambitionierten Interessen der Organisten und der 

Sichtweise der denkmalpflegerisch orientierten Sachverständigen, in dem sich zum 

Teil noch historisch erhaltene Orgelwerke bei Restaurierungs-, Um- bzw. Neubau-

plänen befinden: 

 
438 ARK: Högner, Friedrich: Erinnerungen an meine Regensburger Jahre (1.2.1925-31.10.1929), 

Typoskript, o. O., o. J., S. 4. 
439 Ein Dienst, der oft von den Schülern des gegenüber der Kirche liegenden Protestantischen Alum-

neums verrichtet wurde, wie die Graffitis an der Balkenkonstruktion der heute fehlenden originalen 

Gehäuserückwand bezeugen (Abb. 216 und Abb. 217). An der Gehäuserückseite der Oswaldorgel 

sind ebenfalls Schriftzeichen und Einkerbungen zu finden (Abb. 139). 
440 TOPP: 19. und 20. Jahrhundert. Evangelische Kirchenmusik, S. 306 f. 
441 Von von Saalfeld ist eine Registeraufstellung erhalten. Diese zeigt den Zustand nach dem Umbau 

durch Strebel mit der einzigen Ausnahme, dass statt der Tibia 8’ im 1. Manual, nun eine Quint 2 2/3’ 

aufgeführt ist. ARK: von Saalfeld, Ralf: Innenaufstellung der Orgel in der Dreieinigkeitskirche zu 

Regensburg, Typoskript, Regensburg o. J. 
442 Georg Kempff ist der Bruder des bedeutenden deutschen Pianisten, Organisten und Komponisten 

Wilhelm Kempff. 
443 LKAR (Archivnr. 655): Orgel in der Dreieinigkeitskirche 1931-1941, Orgelbau Steinmeyer: 

Schreiben an die Evang.-Luth. Gesamtkirchenverwaltung Regensburg vom 29. Mai 1941. 
444 ARK: Högner, Friedrich: Schreiben vom 27. November 1961 an das Evang.-Luth. Pfarramt 

Regensburg Dreieinigkeitskirche, S. 2. 
445 Von Paul Steinmeyer in Kopie der Verfasserin zur Verfügung gestellt. 
446 LKAR (Archivnr. 656): Orgelumbau in der Oswald- und Dreieinigkeitskirche 1931-41, von Saal-

feld, Ralf: Brief an Paul Steinmeyer vom 17. Juli 1941. 



155 

 

„Aufgabe einer verantwortungsvollen Denkmalpflege wird es in 

dem vorliegenden Fall nur sein können, in allererster Linie die 

alten Bestände des Werkes wissenschaftlich einwandfrei zu un-

tersuchen, festzulegen und das originale Material sorgfältig zu 

konservieren, um auf dieser Grundlage dann das harmonische 

auf den alten Raum abgestimmte, wertvolle Werk mit allen [Mit-

teln] der modernen Denkmalpflege wieder möglichst originalge-

treu herzustellen. […] Es darf kein Eingriff in die 

Originaldisposition des Werkes (sei es durch Vertauschung, 

Ersetzung oder Versetzung einzelner Stimmen in ein anderes 

Teilwerk der Orgel) erfolgen. Der Klangkörper des erneuerten 

alten Werkes ist als in sich geschlossenes Ganzes unverändert zu 

erhalten.“ 447 

Eventuelle Erweiterungen seien „auf den Stil des alten Werkes in harmonischer 

Weise abzustimmen, ohne daß dieser deswegen sklavisch imitiert zu werden 

bräuchte."448 Weiter kritisiert Mehl offen die vorangegangenen Gutachten und Kos-

tenvoranschläge, da diese nur vorgeblich den historischen Bestand der Dreieinig-

keitskirchenorgel berücksichtigen würden. Hierzu schreibt er: 

„Eine Berücksichtigung des Denkmalscharakters der vorliegen-

den Orgel könnte höchstens in dem Vorschlag gesehen werden, 

die Klaviaturtasten des […] Spieltisches nach gewissen barocken 

Vorbildern aus Rosenholz zu fertigen, eine für den Beschauer 

vielleicht ästhetisch interessante, für den Aufbau und Charakter 

des Werkes jedoch völlig belanglose Äußerlichkeit.“449 

Aufschlussreich ist der Absatz, in dem er auf den Umgang mit dem historischen 

Pfeifenmaterial eingeht und so indirekt Daten zu bereits erfolgten Umbauarbeiten 

nennt: 

„Der Ausdruck ‚alt‘ gibt im Übrigen weder in den Gutachten 

noch im KA450 darüber Aufschluß, ob es sich um Pfeifen von 1892 

oder etwa von 1836, 1790 oder von 1758 handelt.451 Auf dieser 

 
447 ARK: Mehl, Johannes G.: Gutachten. Zum geplanten Umbau der alten Orgel der Evang. Luth. 

Dreieinigkeitskirche zu Regensburg, 2. Febr. 1942. 
448 ARK: Mehl, Johannes G.: Gutachten. Zum geplanten Umbau der alten Orgel der Evang. Luth. 

Dreieinigkeitskirche zu Regensburg, 2. Febr. 1942. 
449 ARK: Mehl, Johannes G.: Gutachten. Zum geplanten Umbau der alten Orgel der Evang. Luth. 

Dreieinigkeitskirche zu Regensburg, 2. Febr. 1942. 
450 Gemeint sind das Gutachten von Kempff vom 9. August 1941 und der Kostenanschlag der Firma 

Steinmeyer vom 29. Mai 1941. Mehl beklagt auch, dass das Gutachten erst nach der Kostenaufstel-

lung der Orgelbaufirma erstellt wurde. 
451 1758 und 1892 – der Neubau von Späth und der Umbau von Strebel – sind quellenmäßig gesi-

chert. Mit der Jahreszahl 1790 könnte eine Reparatur- oder Umbaumaßnahme Schmahls gemeint 

sein (eine Signatur Schmahls, allerdings mit der Jahreszahl 1792, wurde von der Verfasserin in der 

Orgel entdeckt). 1836 könnte sich auf den Umbau durch Bittner beziehen, allerdings ist er hier früher 

angesetzt, als die anderen Zeugnisse angeben. Die von Orgelbaumeister Ahrend entdeckte Signatur, 

die sich auf eine Neuvergoldung der Schnitzereien bezieht, stünde hier im zeitlichen Zusammenhang 

(Abb. 215).  



 156 

ungesicherten Grundlage baut sich die neue Disposition auf, die 

im Stil der im letzten Jahrzehnt vielfach üblichen Nachbauten der 

Orgelbaukunst des hanseatischen Kulturkreises um die Wende 

vom 17. zum 18. Jahrhundert gehalten ist.“ 452 

Aus dem Schriftverkehr zwischen Orgelbaumeister Hans Steinmeyer und Kantor 

Ralf von Saalfeld, sowie – nach von Saalfelds Tod 1947453 – mit Stadtpfarrer Fried-

rich Kaeppel lassen sich die Bemühungen ablesen den Orgelumbau in der Dreiei-

nigkeitskirche doch noch voranzubringen.454 Im März 1947 schlug von Saalfeld aus 

praktischen Gründen vor das angedachte Rückpositiv nicht eigens künstlerisch ge-

stalten zu lassen, sondern einfach die Form der Fürstenloge zu kopieren und es auf 

diese aufzusetzen. Das originale Geländer sollte dazu abmontiert und auf den neuen 

Schrein aufgesetzt werden.455  

Unstimmigkeiten bezüglich der Konzeption zwischen den Sachverständigen, die 

denkmalpflegerischen Auflagen und Materialbeschaffungsprobleme scheinen die 

Hauptpunkte gewesen zu sein, dass das Projekt nicht verwirklicht wurde.456 Die 

Gründe für das Scheitern der damals groß angelegten Pläne beschreibt auch Hans 

Steinmeyer, als in den 1960er Jahren die Neubaupläne wieder aufgenommen wur-

den, in einem Brief vom 27. November 1961 an Pfarrer Eduard Weber: 

„Am 6.7.1941 wurde der Umbau von der Gesamtkirchenverwal-

tung beschlossen; Mitteilung von Herrn Pfarrer Kaeppel vom 

7.7.1941. Dann kamen einige Sachverständige: Herr Pfarrer 

Mehl, Herr Prof. Georg Kempff, Herr von Saalfeld, mit Gutach-

ten, anschließend der Architekt Hans Miller, München. Die An-

gelegenheit wurde verschleppt, der Bau der Orgeln verboten, der 

Krieg verloren – und nun war es aus.“457 

 
452 ARK: Mehl, Johannes G.: Gutachten. Zum geplanten Umbau der alten Orgel der Evang. Luth. 

Dreieinigkeitskirche zu Regensburg, 2. Febr. 1942. 
453 TOPP: 19. und 20. Jahrhundert. Evangelische Kirchenmusik, S. 307. 
454 StA: von Saalfeld, Ralf: Brief an die Firma Steinmeyer vom 2. Juni 1946. 

StA: von Saalfeld, Ralf: Brief an die Firma Steinmeyer vom 11. März 1947. 

StA: Kaeppel, Friedrich, Pfarrer: Brief an Hans Steinmeyer vom 1. Oktober 1947. 

StA: Firma Steinmeyer: Brief an Pfarrer Friedrich Kaeppel vom 21. Oktober 1947. 

StA: Kaeppel, Friedrich, Pfarrer: Brief an Firma Steinmeyer vom 28. April 1952. 

StA: Firma Steinmeyer: Brief an Pfarrer Friedrich Kaeppel vom 2. Mai 1952.  
455 StA: von Saalfeld, Ralf: Brief an die Firma Steinmeyer vom 11. März 1947. 
456 Der Schriftverkehr aus den Jahren 1946-1952 aus dem Steinmeyerarchiv ist der Verfasserin von 

Paul Steinmeyer in Kopie zur Verfügung gestellt worden. 
457 ARK: Orgel- und Harmoniumbau G. F. Steinmeyer & Co Oettingen: Brief an Pfarrer Eduard 

Weber vom 27. November 1961. 



157 

 

Dennoch bildeten in der Zeit des 2. Weltkriegs, als chorische Aufführungen unter 

der Leitung des hauptamtlichen Kirchenmusikers von Saalfeld nur noch selten 

durchgeführt werden konnten, die regelmäßig auf dem Instrument der Dreieinig-

keitskirche veranstalteten Orgelkonzerte eine Konstante im musikalisch-kulturellen 

Leben der Gemeinde.458 

Die immer häufiger auftretenden technischen Probleme der Orgel bewirkten 

schließlich 1947, dass der Leipziger Thomaskantor Günther Ramin (1898-1956), 

der mit seinen Sängerknaben zu einem Konzert in der Dreieinigkeitskirche einge-

laden war, es als Zumutung ablehnte auf dem maroden Instrument zu musizieren.459 

Dennoch dauerte es noch bis in die sechziger Jahre des letzten Jahrhunderts, dass 

ein Orgelneubau ernstlich in Angriff genommen werden konnte. Als 

Orgelsachverständiger fungierte der ehemalige Regensburger Kantor und 

inzwischen zum Landeskirchenmusikdirektor ernannte Friedrich Högner.460 Seine 

Einschätzung des Instruments lässt sich in seinem oben bereits erwähnten 

Gutachten vom 27. November 1961 ablesen:  

„Richtunggebend für meinen Entwurf ist die Entsprechung von 

Äusserem und Inneren der Orgel. Ich sehe keinen zwingenden 

Grund dafür, dass man von der Gliederung des Prospekts in 

Hauptwerk, Kronwerk, Pedal abgehen soll. Die jetzige Ver-

änderung gegenüber dem Späthschen Entwurf bedeutet die Hin-

zufügung eines Schwellwerks (hinter dem Hauptwerk), das von 

den Orgelbauern Späth schon deswegen nicht gebaut wurde, weil 

man um die Mitte des 18. Jahrhunderts die Einrichtung eines 

Schwellkastens mit Jalousien gar nicht kannte.“461 

Außerdem sprach er sich für eine Rückkehr zur mechanischen Spieltraktur und für 

den Einbau von Schleifladen aus. Die Registertraktur sollte elektrisch werden. Sein 

Dispositionsentwurf sah ein kleineres Instrument als das von Kempff in den vierzi-

ger Jahren protegierte vor.  

  

 
458 TOPP: 19. und 20. Jahrhundert. Evangelische Kirchenmusik, S. 307. 
459 SCHÖNFELD, Renate: 100 Jahre Regensburger Kantorei. Evangelische Musiktradition in Regens-

burg, in: Regensburger Almanach 1988, S. 262-270, Regensburg 1987, S. 267, sowie telefonische 

Auskunft von Herrn Werner Wollenweber vom 8. Februar 2007. Vgl. StA: Regensburger Stadtum-

schau: Neue Klänge in der Dreieinigkeitskirche, Zeitungsartikel vom 29. Juli 1966. 
460 Zu Högners Tätigkeit in Regensburg siehe: TOPP: 19. und 20. Jahrhundert. Evangelische 

Kirchenmusik, S. 304-306. 
461 ARK: Högner, Friedrich: Schreiben vom 27. November 1961 an das Evang.-Luth. Pfarramt Re-

gensburg Dreieinigkeitskirche, S. 1 f. 



 158 

Bezüglich des historischen Gehäuses empfahl Högner: 

„Das alte barocke Gehäuse muß erhalten bleiben, allerdings be-

darf es gründlicher Xylamonierung gegen den Holzwurm. Ich 

empfehle dringend, den Holzfußboden der Orgelempore neuzu-

belegen, damit nicht der in den Brettern vorhandene Holzwurm 

weiterarbeiten kann. Alle neuzubauenden Holzteile sollten von 

Anfang an gegen Wurmfraß präpariert werden. Eine Wiederver-

wendung alter Pfeifen kann ich nicht empfehlen, da die Oxyda-

tionserscheinungen fortgeschritten sind. Da jedoch Johannes 

Strebel seinerzeit gutes Zinn verwendet hat,462 soll die zu beauf-

tragende Orgelbaufirma die alten Zinnpfeifen um den Tagespreis 

darannehmen. Die Laden und alten Holzpfeifen werden am bes-

ten dem Feuer überantwortet.“463 

In Bezug auf die Stellung des Spieltisches lässt er die historische Lösung eines ins 

Untergehäuse eingebauten Spielschranks oder die Platzierung eines Spieltisches in 

Schrägstellung zum Orgelprospekt (nach dem Vorbild der Walcker-Orgel von 

St. Matthäus, Erlangen) gelten. Der damalige Stadtkantor Heinz Neubauer 

(*1925)464 sprach sich schließlich für Letzteres aus, da es für den Kirchenmusiker 

so leichter sei von der Orgel aus auch den Chor zu dirigieren.465 Anscheinend waren 

auch die Planungen die Orgel durch ein Rückpositiv zu erweitern wieder im 

Gespräch. Högner äußerte sich dazu jedoch vorsichtig ablehnend: 

„Dieser Plan [eines Rückpositiveinbaus auf das Westoratorium] 

war aus orgelbaulichen Gründen nicht übel, allerdings hätte die 

Aufstellung des Rückpositivs auf der Herzogsloge schon wegen 

des Gewichts einschneidende und teuere bauliche Veränderun-

gen bedingt. Ich möchte den Plan des Rückpositivs auch deswe-

gen nicht weiterverfolgen, weil er, abgesehen von den großen 

Kosten, das Gesicht der Herzogsloge merklich verändern würde. 

Wenn auch die Herzogsloge in einer späteren Zeit in die 1632 

vollendete Kirche eingebaut wurde, so kann man doch feststellen, 

dass ihre Gestaltung sich dem Kircheninneren sehr gut einfügt. 

Ich bezweifle sehr, ob das Landesamt für Denkmalpflege jemals 

seine Zustimmung zum Bau eines Rückpositivs über der Herzogs-

loge erteilen würde.“466  

 
462 Wie bereits oben erwähnt, dürfte ein Teil des damals noch erhaltenen Pfeifenmaterials von Bittner 

stammen. Vgl. Kapitel VI.4.2.3. 
463 ARK: Högner, Friedrich: Schreiben vom 27. November 1961 an das Evang.-Luth. Pfarramt Re-

gensburg Dreieinigkeitskirche, S. 2 f. 
464 Zum Wirken Neubauers siehe: TOPP: 19. und 20. Jahrhundert. Evangelische Kirchenmusik, 

S. 308 f. 
465 ARK: Evang.-Luth. Stadtkantorat: Ergänzungen zum Orgel-Gutachten von Herrn Professor 

Högner vom 27. November 1961. Telefonische Auskunft von Herrn Werner Wollenweber vom 

8. Februar 2007. 
466 ARK: Högner, Friedrich: Schreiben vom 27. November 1961 an das Evang.-Luth. Pfarramt Re-

gensburg Dreieinigkeitskirche, S. 2. 



159 

 

Dass jetzt sogar angedacht wurde das westliche Oratorium gänzlich zugunsten eines 

Rückpositivs abzureißen, bezeugt die Abschrift eines Schreibens vom Bayerischen 

Landesamt für Denkmalpflege vom 28. März 1962, in dem die Genehmigung hier-

für verweigert wurde: 

„Der Beseitigung des Oratoriumeinbaus in die westliche Empore 

können wir nicht zustimmen. Denn die im Laufe der Besprechung 

ausgesprochene Auffassung, daß der Einbau aus dem Ende des 

vorigen Jahrhunderts stamme, ist – wie eine genaue Untersu-

chung vonseiten des oben angeführten Referenten ergab – nicht 

zutreffend. Der Einbau stammt aus dem Beginn des 19. Jahrhun-

derts [Sic!]467 und stellt eine ansprechende klassizistische Arbeit 

vor. Wir müssen daher aus denkmalpflegerischen Gründen die 

Belassung des Einbaus vertreten.  

Gez. Dr. H. Kreisel, Generalkonservator“468 

Kostenvoranschläge wurden von den Orgelbaufirmen Detlef Kleuker, Brack-

wede,469 Friedrich Weigle, Echterdingen,470 und Georg Friedrich Steinmeyer, Oet-

tingen,471 eingeholt.  

Högner, der in einem Schreiben vom 20. Juni 1963472 alle Angebote als gut 

beurteilt, überlässt die endgültige Entscheidung dem Kirchenvorstand, der sich in 

seiner Sitzung vom 17. Juli 1963 für die Firma Kleuker ausspricht,473 obwohl diese 

den kostenträchtigsten Entwurf unterbreitete.  

Stadtpfarrer Eduard Weber war im Kirchenvorstand trotz seiner Parteinahme für 

die Firma Steinmeyer, mit deren Inhaber er befreundet war, überstimmt worden. 

Die Gründe für die Wahl Kleukers beschreibt Pfarrer Weber in einem persönlichen 

Absageschreiben an Hans Steinmeyer vom 11. August 1963: 

  

 
467 Die Loge stammt aus dem Jahr 1790. Vgl. MORSBACH, Peter: Evangelische Kirchen in Regens-

burg, München-Zürich 1991, S. 20. 
468 ARK: Bayerisches Landesamt für Denkmalpflege: Brief an das Evang.-Luth. Pfarramt Drei-

einigkeitskirche vom 28. März 1962. 
469 ARK: Orgelbau Detlef Kleuker: Kostenvoranschlag vom 31. Juli 1962. 
470 ARK: Orgelbau Friedrich Weigle: Kostenvoranschlag vom 5. Juni 1962. 
471 ARK: Orgel- und Harmoniumbau G. F. Steinmeyer & Co: Kostenvoranschlag vom 20. Dezem-

ber 1962. 
472 ARK: Högner, Friedrich: Begutachtung der Kostenvoranschläge vom 20. Juni 1963. 
473 ARK: Weber, Eduard: Schreiben an das Bayerische Staatsministerium für Unterricht und Kultus 

vom 23. Juli 1963. 



 160 

„Was uns dazu bewog [die Firma Kleuker zu wählen], deute ich 

in Stichworten an: Kanzellen aus witterungsbeständigem und 

temperaturunempfindlichen Kunststoff, besseres System der 

elektrischen Schleifenaufziehapparate (geräuschlos und sehr 

exakt wirkend), Berechnung der Mensuren aufgrund genauer 

elektroakustischer Vermessung des Kirchenraumes, 10jahre Ga-

rantie; zuletzt der Wunsch neben der schönen Steinmeyerorgel in 

der Neupfarrkirche in der Dreieinigkeitskirche etwas anderes zu 

haben.“474 

Der Vertrag mit der Firma Detlef Kleuker wurde am 18. September 1963 abge-

schlossen. Die Kosten für das neue Instrument sollten sich demnach auf 

129 260,- DM belaufen. Die Restaurierung des Orgelprospekts war in dieser 

Summe nicht enthalten. Der alte Pfeifenprospekt sollte laut Vereinbarung erhalten 

bleiben.475 

Die endgültige Disposition wurde nach der bestehenden Ausarbeitung Högners, die 

unter Mitwirkung Neubauers entstanden war, festgelegt.476 Lediglich geringfügige 

Änderungsvorschläge von Diplomingenieur Ludwig Pirot, der am 12. April 1962 

ein akustisches Gutachten des Kirchenraums vorgelegt hatte, mussten noch berück-

sichtigt werden.477  

Die Bauarbeiten zogen sich in die Länge, sodass das Werk erst am 9. Oktober 1966 

feierlich eingeweiht werden konnte.478 

Die Disposition der Kleuker-Orgel aus dem Jahr 1966 lautete:479 

  

 
474 ARK: Weber, Eduard: Brief an Hans Steinmeyer vom 11. August 1963. 
475 ARK: Vertrag zwischen der Evang.-Luth. Kirchengemeinde Dreieinigkeitskirche mit der Firma 

Detlef Kleuker vom 18. September 1963. 
476 ARK: Högner, Friedrich: Schreiben vom 27. November 1961 an das Evang.-Luth. Pfarramt Re-

gensburg Dreieinigkeitskirche, S. 2-3 und Evang.-Luth. Stadtkantorat: Ergänzung zum Orgelgut-

achten von Herrn Professor Högner vom 27. November 1961, undatiert. 
477 ARK: Pirot, Ludwig, Dipl. Ing.: Raumakustische Beurteilung des geplanten Orgelneubaus in der 

evangelischen Dreieinigkeitskirche zu Regensburg vom 12. April 1962. 
478 ARK: Programm des Festgottesdienstes zur Einweihung der neuen Orgel am Sonntag, den 

9. Oktober 1966. 
479 ARK: Programm des Festgottesdienstes zur Einweihung der neuen Orgel am Sonntag, den 

9. Oktober 1966. Vgl. KRAUS: Historische Orgeln in der Oberpfalz, S. 351. 



161 

 

Hauptwerk  

II. Manual 

 Kronwerk 

I. Manual 

 

Prinzipal 8’  

Prospektpfeifen alt, 

Zinn 

Prästant 4’  

Prospektpfeifen alt 

Quintade 16’ Holzgedeckt480 8’ Eiche 

Gemshorn 8’ Nachthorn 4’ gedeckt 

Rohrflöte 8’  

große Oktave gedeckt 

Prinzipal 

Quinte 

2’ 

1 1/3’ 

Oktave 4’ Sesquialtera 2 2/3’ 1 3/5’  

2fach 

Koppelflöte 4’ Zimbel 1/2’ 3fach 

Oktave 2’ Rohrschalmei 8’ 

Rauschflöte 2 2/3’ 4fach Tremulant  

Mixtur 1 1/3’ 6fach  

3 Repetitionen 

  

Trompete 8’   

    

Schwellwerk  

III. Manual 

 Pedal  

Rohrgedeckt 16’ Prinzipal 16’ alt 

Flötenprinzipal 8’ Subbass  16’ Mahagoni 

Weidenpfeife 8’ Oktave 8’ 

Gedackt 8’ Gedeckt 8’ 

Prinzipal 4’ Choralbass 4’ 

Blockflöte 4’ Flötbass 4’ 

Gemsquinte 2 2/3’ Nachthorn 2’ 

Schwegel 2’ Basszink 5 1/3’ 3 1/5’ 2 2/3’ 

2 2/7’ 4fach 

Terzsepta 1 3/5’ 1 1/7’ 2fach Mixtur 2’ 5fach 

Flageolett  1’ Posaune 16’ Mahagoni 

None 8/9’ Trompete 8’ 

Plein jeu 2’ 5-7fach   

Fagott 16’ zweimal repetie-

rend 

  

Oboe 8’ zweimal repetierend   

Klarine 4’ oberste Oktave labial   

Tremulant    

 

 
480 1968 durch Metallgedackt 8’ ersetzt (ARK: Opp, Walter: Brief an Detlef Kleuker vom 

11. Dezember 1968). 



 162 

Das Instrument verfügte über folgende Spielhilfen: 

6 Koppeln  

3 freie Kombinationen 

1 freie Pedalkombination 

Pleno, Generalkoppel, Zungen ab, Einzelausschalter für Zungen, Walze ab 

Bezüglich der Restaurierung des barocken Orgelprospekts wurde am 

3. November 1964 ein Kostenvoranschlag von der Restaurierungswerkstatt und 

Vergolderei Erwin Brandl, Regensburg, eingeholt, der sich auf 22 642,- DM 

belief.481 Am 30. November 1964 lieferte Brandl noch eine detaillierte Aufstellung 

der anfallenden Arbeiten nach.482 Es zeigt sich, dass die Ornamente des Gehäuses 

damals noch in Gold gefasst waren. Im Zustandsbericht und Leistungsverzeichnis 

des Restaurators steht hierzu: 

„Altar und Kanzel der Dreieinigkeitskirche zeigen jetzt die origi-

nale Fassung in Braun und Gold. Das in einer anderen Epoche 

erbaute Orgelprospekt dürfte dieselbe Fassung erhalten, um den 

einheitlichen Raumcharakter nicht zu zerstören. Bei erfolgten 

Schürfproben wurden keine bunten Farbreste aufgefunden, wel-

che auf eine ursprüngliche Marmorierung hinweisen würden.483  

Die jetzt sichtbare Fassung der ornamentalen Holzschnitzteile, 

ist in Ölgold ausgeführt und wird durch eine Vergoldung auf Po-

liment und Kreidegrund erneuert. Momentan sind alle Orna-

mente durch Striche und Punkte in Ölgold stark „zerstückelt“. Es 

ergibt sich dadurch eine grundlegende Veränderung der eigent-

lichen Ornamentform.“484 

Auf alten Aufnahmen, die aus der Zeit vor der Restaurierung des Orgelprospekts 

stammen, sind diese Vergoldungen noch deutlich zu erkennen (Abb. 161 und 

Abb. 178). Nach der Restaurierung durch Kleuker waren davon bis zum Neubau 

 
481 ARK: Brandl, Erwin Georg, Restaurator: Kostenvoranschlag zur Restaurierung des Orgelge-

häuses in der Dreieinigkeitskirche vom 3. November 1964. 
482 ARK: Brandl, Erwin Georg, Restaurator: Detaillierung der Arbeiten und der genannten End-

summe im Angebot vom 3. November 1964. Ein zweites, nicht berücksichtigtes Angebot, von den 

Restaurierungswerkstätten des Parsberger Kirchenmalermeisters Hugo Preis vom 4. Januar 1965 

belief sich auf lediglich 8400.- DM (ARK: Preis, Hugo, Kirchenmalermeister Restaurierungswerk-

stätten: Kostenangebot für die Restaurierung des Orgelgehäuses in der Evang. Dreieinigkeitskirche 

in Regensburg vom 4. Januar 1965). 
483 Da das Gehäuse ursprünglich weiß-gold gefasst war, konnten keine Farbspuren entdeckt werden. 

Vgl. Evang.-Luth. Gesamtkirchenverwaltung Regensburg (GKVR): Scheuch, Andreas: Das Orgel-

gehäuse in der Regensburger  Dreieinigkeitskirche, Typoskript, München, 2. November 2017, S. 1. 

Eine Marmorierung währe unwahrscheinlich gewesen, da der Altar nicht aus Marmor gefertigt ist 

bzw. eine derartige Imitationsmalerei aufweist. 
484 ARK: Brandl, Erwin Georg, Restaurator: Kostenvoranschlag zur Restaurierung des Orgelge-

häuses in der Dreieinigkeitskirche vom 3. November 1964, S. 2. 



163 

 

des Spielwerks und der Überarbeitung des Gehäuses im 21. Jahrhundert noch we-

nige Reste in den Vertiefungen der Ornamentschnitzereien zu erkennen (Abb. 218 

und Abb. 219). Zum Erhalt des Gehäuses empfiehlt Brandl in der Detaillierung sei-

nes Zustandsberichts folgende Maßnahmen: 

„Pos. 1: Abmontieren der Ornamente und Abbeizen derselben, 

Ablaugen des gesamten Gehäuses, Neutralisieren mit Säure usw.  

Pos. 2: Holzwurm abtöten, Konservierung der Holzteile. Dazu 

tiefausladende Architekturteile rückseitig anbohren, Konser-

vierungsmittel einbringen, Bohrlöcher mit eingeleimten Holz-

rundstäben schließen. 

Pos. 3: Architekturteile schreinermäßig instand setzen. Fehlende 

Holzschnitzteile ergänzen. 

Pos. 4: Orgelgehäuse laut Leistungsbeschrieb bearbeiten. Später 

Ornamente anbringen. 

Pos. 5: Vergolderarbeiten mit allen Grundierungen laut Leis-

tungsbeschrieb.“485 

Nach einer Ortsbesichtigung des Bayerischen Landesamts für Denkmalpflege am 

3. August 1965 wurde festgestellt, dass vor der Restaurierung des Gehäuses zu-

nächst noch Untersuchungen „über die Holzmaserierung bzw. originale Fassung 

des Gehäuses“ und „die fragliche Vergoldung oder originale Fassung der Schnitz-

werke“486 angestellt werden müssten. Weiter heißt es: 

„Zu den dann zu erfolgenden Festlegungen über die Art der wei-

teren Behandlung, die aus Gründen der Einheitlichkeit der Ge-

samtrestaurierung wohl der bisherigen Restaurierung der Em-

poren und ihrer Schnitzwerke angepasst werden sollte, wäre eine 

nochmalige gemeinsame Besprechung erforderlich.“487 

Der Verzicht auf eine Wiedervergoldung der ornamentalen Bestandteile des Orgel-

gehäuses scheint auf einen Vorschlag des Bayerischen Landesamts für Denkmal-

pflege zurückzuführen zu sein. Für die Kirchengemeinde war dieser sicher aus kos-

tentechnischen Gründen verlockend, da aus einem Schreiben Stadtpfarrer Webers 

an das Landesamt für Denkmalpflege vom 29. November 1966 hervorgeht, dass 

 
485 ARK: Brandl, Erwin Georg, Restaurator: Detaillierung der Arbeiten und der genannten End-

summe im Angebot vom 3. November 1964. Die betreffende Textstelle im Leistungsbeschrieb lau-

tet: „Die Vergoldung der Ornamente erfolgt in Glanz- und Mattgold auf Kreidegrund und Poliment. 

Es wird 23 karätiges Poliergold verarbeitet.“ (Brandl, Erwin Georg, Restaurator: Kostenvoran-

schlag zur Restaurierung des Orgelgehäuses in der Dreieinigkeitskirche vom 3. November 1964, 

S. 2). 
486 ARK: Bayerisches Landesamt für Denkmalpflege: Schreiben an das Evang.-Luth. Pfarramt Drei-

einigkeitskirche vom 31. August 1965. 
487 ARK: Bayerisches Landesamt für Denkmalpflege: Schreiben an das Evang.-Luth. Pfarramt Drei-

einigkeitskirche vom 31. August 1965. 



 164 

sich die Gesamtkosten der Restaurierung des Orgelgehäuses durch die Firma 

Brandl jetzt auf lediglich 12 172,- DM488 beliefen, also mehr als 10 000,- DM unter 

dem ersten Kostenvoranschlag lagen. Zusätzlich mussten 910,- DM für die Arbei-

ten des Bildhauers Anselm Gleixner489 und 3416,26 DM für die Tätigkeit des 

Schreinermeisters Hans Wenzlick490 aufgebracht werden. Die Kosten für die Ge-

häuserestaurierung betrugen demnach 16 498,26 DM.491 Dazu kamen noch Auf-

wendungen in Höhe von ca. 9000,- DM, die der Orgelbauer durch die Vorgaben 

des Landesamts für Denkmalpflege in Rechnung stellte.492 Laut Verwendungs-

nachweis vom 14. März 1968 betrugen die Kosten der neuen Orgel insgesamt 

163 927,18 DM. In dieser Summe sind 25 000,- DM für die Arbeiten am Orgel-

prospekt und dem Orgelgehäuse enthalten.493 In dem Abnahmegutachten Högners 

vom 8. Dezember 1966 sind die wichtigsten Maßnahmen bezüglich des Gehäuses- 

und Pfeifenprospekts zusammengefasst. Außerdem lässt sich hier auch die Wirkung 

der neuen Farbfassung ablesen: 

„Von der alten Orgel blieb lediglich erhalten der schön verzierte 

Barockprospekt der zweifellos aus den fünfziger Jahren des 

18. Jahrhunderts stammt, als die Orgel von der berühmten Or-

gelbauerfamilie Späth neu erbaut wurde; außerdem die alten 

Prinzipalpfeifen, soweit sie in den Prospektfeldern stehen. Von 

diesen wurden die Pfeifen im Prospekt des Kronwerks wegen ih-

rer zu dünnen Wandungen nicht mehr zum Klingen gebracht. Sie 

waren auch schon von der Nürnberger Firma Strebel beim letzten 

Orgelumbau stillgelegt worden. 

Der schöne Barockprospekt schreit geradezu nach einem Farb-

anstrich mit leuchtenden Farben; dieses äussere Bild würde viel 

besser dem jetzt von der Firma Kleuker erreichten strahlenden 

Plenum der Orgel entsprechen als der jetzige triste Anstrich in 

einem Graubraun.“494 

 
488 ARK: Brandl, Erwin Georg, Restaurator – Kirchenmalermeister: Rechnung der Restaurierung 

des Orgelprospekts der Dreieinigkeitskirche Regensburg vom 9. März 1966. 
489 ARK: Gleixner, Anselm, Akademischer Bildhauer: Rechnung über die Renovierung bzw. Ergän-

zung der Ornamente am Orgelgehäuse der Dreieinigkeitskirche vom 22. März 1966. 
490 ARK: Wenzlick, Hans: Rechnung Schreinerarbeiten an dem Prospekt der Orgel vom 

1. November 1966. 
491 ARK: Weber, Eduard: Schreiben an das Landesamt für Denkmalpflege vom 29. November 1966. 
492 ARK: Kleuker, Detlef, Orgelbau: Schreiben an das Evang.-Luth. Pfarramt Dreieinigkeitskirche 

vom 14. August 1967. 
493 ARK: Evang.-Luth. Pfarramt Dreieinigkeitskirche: Verwendungsnachweis an das Bayerische 

Landesamt für Denkmalpflege vom 14. März 1968. 
494 ARK: Högner, Friedrich: Abnahmegutachten der Dreieinigkeitskirchenorgel vom 

8. Dezember 1966.  

Auch wenn Högner die neue Farbfassung nicht historisch oder theologisch begründet verurteilt, hat 

er dennoch erkannt, dass diese dem Instrument in keiner Weise gerecht wird. 



165 

 

Die Kleuker-Orgel wurde am Sonntag, den 9. Oktober 1966 in einem Festgottes-

dienst feierlich eingeweiht. Die Predigt hielt Kreisdekan Oberkirchenrat Wilhelm 

Schwinn, die musikalische Ausgestaltung erfolgte unter Stadtkantor Kirchenmusik-

direktor Heinz Neubauer.495 

Die neue Orgel (Abb. 179-181) war von Anfang an störungsanfällig, sodass in der 

Folge oft nachgebessert werden musste. Als Gründe für die Unzuverlässigkeit des 

Instruments gab der Orgelbauer die besonderen Voraussetzungen an, die an den 

Neubau geknüpft waren: z. B. die Notwendigkeit den historischen Orgelprospekt, 

der für eine wesentlich kleinere Orgel konzipiert worden war, zu erhalten und den 

schwingenden Holzboden der Empore, der technische Probleme verursachte. Au-

ßerdem beklagte Kleuker, dass sich die akustischen Begebenheiten der Kirche 

durch den neuen Anstrich wesentlich verschlechtert hätten.496 

Auch hatte der Personalwechsel an der Stelle des Stadtkantors (auf den nach Rum-

melsberg berufenen Neubauer folgte Walter Opp497) Konsequenzen für das Instru-

ment. Opp zeigte sich unzufrieden mit der Intonation der Orgel:  

„Sie erscheint mir um einige Grade zu zart und wohl auch zu 

elegant intoniert, auch in vielen Registern im mittleren Bereich 

zu stark […]“498  

Opp erwirkte eine Erhöhung des Winddrucks, die sogenannte „Heuler“499 zur Folge 

hatte und die Gängigkeit der Spielmechanik verschlechterte. Die Orgel wurde im-

mer unzuverlässiger, die Schleifenzugapparate arbeiteten nicht exakt,500 die unter-

schiedlichen Druckpunkte der Klaviaturen erschwerten das Spiel. Außerdem ließen 

sich die Register teilweise nicht abschalten und einige Töne blieben hängen. Um 

ein größeres Tonvolumen zu erzielen, wurde zudem das Holzgedeckt 8’ im Kron-

 
495 StA: Regensburger Stadtumschau: Nun ertönt die Orgel bald, Zeitungsartikel vom 

5. Oktober 1966. 
496 ARK: Kleuker, Detlef: Schreiben an den Kirchenvorstand der Dreieinigkeitskirche vom 

15. Februar 1968. 
497 TOPP: 19. und 20. Jahrhundert. Evangelische Kirchenmusik, S. 309 f. 
498 ARK: Opp, Walter: Brief an Detlef Kleuker vom 31. Mai 1967. 
499 Als „Heuler“ werden im Orgelbau technische Störungen bezeichnet, bei denen Töne erklingen, 

ohne das die entsprechende Taste betätigt wurde. 
500 Gerade auch die zugesicherte Genauigkeit der Schleifenzugapparate hatten die Gemeinde zur 

Wahl der Firma Kleuker bewogen. Vgl. ARK: Weber, Eduard: Brief an Hans Steinmeyer vom 

11. August 1963. 



 166 

werk durch ein Metallgedackt 8’ ausgetauscht und die Seitenfüllungen des Schwell-

werks herausgenommen, wodurch die Schwellwirkung fast gänzlich verloren 

ging.501  

Seit 1981 wurde die Dreieinigkeitskirche zum Aufführungsort der Regensburger 

Orgelwoche. Häufig kam es durch die technischen Mängel der Orgel zu Störungen 

der Konzerte. Deshalb erfolgte 1983 unter Stadtkantor Christian Kroll (*1943)502 

eine Sanierung des Werks in der Dreieinigkeitskirche durch die Firma Georg Jann, 

Alkofen. Im Rahmen dieser Maßnahme wurde das Instrument mit neuen Schleifen-

zugapparaten (Rodomatic) versehen.503  

Im Frühsommer des Jahres 2009 wurde die Kleuker-Orgel im Rahmen der Innen-

renovierung der Dreieinigkeitskirche von dem Pielenhofener Orgelbaumeister 

Andreas Utz aus dem alten Gehäuse entfernt.504  

VI.4.2.5. Der Bau der Bach-Orgel 

Von 2009 bis zur endgültigen Fertigstellung des neuen Instruments 2020 blieb das 

verwaiste Orgelgehäuse (Abb. 182 und Abb. 183) ruinenhaft in der Dreieinigkeits-

kirche stehen. 

Für das Konzept des Neubaus zeigte sich eine fünfköpfige Kommission zuständig. 

Diese bestand aus Stadt- und Dekanatskantor in Regensburg KMD Roman Emilius, 

Prof. Stefan Baier, Rektor der Hochschule für katholische Kirchenmusik und Mu-

sikpädagogik und zweiter Organist an den evangelischen Innenstadtkirchen in Re-

gensburg, sowie den Orgelsachverständigen Christoph Reinhold Morath, Hans 

Ulrich Funk und Dr. Martin Balz.505 

Am 15. Juni 2009 kam es zu einer Ortseinsicht und Orgelprüfung durch 

Dr. Nicolaus Könner vom Bayerischen Landesamt für Denkmalpflege, Fachbereich 

 
501 ARK: Seidel, Max, Pfarrer: Brief an Detlef Kleuker vom 4. April 1968 und Opp, Walter: Brief 

an Detlef Kleuker vom 15. Januar 1969. 
502 Zum Wirken Krolls siehe TOPP: 19. und 20. Jahrhundert. Evangelische Kirchenmusik, 

S. 312-317. 
503 TOPP: 19. und 20. Jahrhundert. Evangelische Kirchenmusik, S. 315. 
504 Persönliche Auskunft durch Orgelbaumeister Andreas Utz.  

Micus schreibt in ihrem Aufsatz in der Festschrift zur Einweihung der Bach-Orgel, dass diese 

„Anfang der 2010er Jahre ihren Dienst gänzlich verweigerte“. Zu dieser Zeit befand sich das Werk 

nicht mehr in der Dreieinigkeitskirche (vgl. MICUS: Dreieinigkeit. Bau, Ausstattung, Orgelprospekt, 

S. 95). 
505 MORATH: Eine neue „Königin“ für Regensburg, S. 73. 



167 

 

Orgeldenkmalpflege. Eine Rekonstruktion der Späth-Orgel wurde demnach aus 

denkmalpflegerischer Sicht nicht in Erwägung gezogen. Die Kleuker-Orgel selbst 

wird nicht als Denkmal im Sinne des Bayerischen Denkmalschutzgesetzes einge-

stuft. Könner äußert sich folgendermaßen: 

„Denkmalgeschützter Bestandteil der Kirche ist hingegen der ge-

samte überlieferte Bestand der Franz Jacob Späth-Orgel. Im Ein-

zelnen handelt es sich dabei um den barocken Gehäusebestand in 

allen Bestandteilen (Prospektfront, Gehäuseseiten, Rückwand, 

Gehäusedächer, Tragwerk) sowie um den historischen Pfeifenbe-

stand des Prospektes. Ein wichtiger organologischer Befund ist 

ferner der im Gehäuseunterbau erhalten gebliebene Ausschnitt 

des ehemaligen Spielschrankes.“ 

Weiter heißt es in der denkmalpflegerischen Begutachtung: 

„Gleichwohl sollte im Neubaufalle ein handwerklich und künst-

lerisch gediegenes Instrument angestrebt werden, das sich 

bruchlos in das barocke Gehäuse und die vorgegebenen Parame-

ter integriert und das zusammen mit dem Späth’schen Orgelge-

häuse eine stimmige Gesamtanlage ergibt. Das würde z. B. be-

deuten, dass der ursprüngliche Werkaufbau aufgegriffen wird 

und dass die Windladen (Hauptwerk, Oberpositiv und Pedal) an 

den historischen Standorten platziert werden.“506 

Könner empfahl das originale Bodenniveau wieder herzustellen und infolgedessen 

die später eingebauten Chorpodeste zu entfernen. Außerdem sollte der Pfei-

fenbestand vor 1964 für eine spätere Wiederverwendung dokumentiert werden und 

erhalten bleiben.  

In einem ersten Gutachten zum Neubau der Dreieinigkeitskirchenorgel vom 

26. Juli 2010 schrieb Funk, dass das barocke Gehäuse mit dem noch erhaltenen his-

torischen Pfeifenbestand, sowie die überlieferte Disposition von 1758 den Maßstab 

für die Konzeption der Orgel bilden müssten. Als Vergleichsinstrument wurde die 

Oswaldorgel angeführt, die als Vorbild für die „Mensuration, Materialbeschaf-

fenheit, Konstruktion und Klanggebung“ dienen könnte. Morath bezeichnete dieses 

wohl noch eher auf die historische Substanz ausgerichtete Gutachten als 

„Diskussionsgrundlage“507. 

 
506 GKVR: Abdruck Aktenvermerk: Ortseinsicht und Orgelprüfung durch Dr. Nicolaus Könner 

(Bayerisches Landesamt für Denkmalpflege, Fachbereich Orgeldenkmalpflege) am 15. Juni 2009, 

gezeichnet: Dr. Nikolaus Könner (Hauptkonservator). 
507 Zitiert nach: MORATH: Eine neue „Königin“ für Regensburg, S. 62. Der Verfasserin wurden die 

Originalunterlagen für ihre Arbeit von der GKV Regensburg, sowie von der Kirchengemeinde nicht 

zur Verfügung gestellt. Als Grund wurde Datenschutz angegeben. 



 168 

Zur Finanzierung des Projekts wurde am 13. Juni 2012 der „Bachorgel Regensburg 

Förderverein e.V.“ gegründet. Unter § 2 der Vereinssatzung wird der Vereinszweck 

wie folgt beschrieben: 

„[…] die Finanzierung eines Orgelneubaus für die Dreieinig-

keitskirche in Regensburg. Die neue Orgel nach thüringisch-

mitteldeutschem Vorbild soll die Orgellandschaft in Regensburg 

um ein Instrument bereichern, auf dem sich spezifisch die Musik 

Johann Sebastian Bachs adäquat darstellen lässt.“508 

Morath schreibt zur Namensgebung „Bach-Orgel“ in seinem Aufsatz in der Fest-

schrift zur Einweihung des neuen Instruments: 

„Von Beginn an war „Bachorgel“ sowohl ein Arbeitstitel als 

auch eine Herausforderung und ein Orientierungsrahmen für 

höchste handwerkliche und klangliche Qualität.“509 

Der Titel scheint auch aus Marketinggründen gewählt. Johann Sebastian Bachs 

Werke stellen unbenommen einen Höhepunkt der protestantischen Kirchenmusik 

dar. Dennoch war Bach nie in Regensburg und hatte zur Zeit der Erbauung der 

Späth-Orgel auch keinerlei Einfluss auf die Kirchenmusik der freien Reichsstadt. 

Zudem wurde die Dreieinigkeitskirchenorgel erst acht Jahre nach dem Tod Bachs 

erbaut. Betrachtet man die Ausführungen Moraths wird deutlich, dass hier neben 

dem Wunsch die Musik des Thomaskantors „adäquat darstellen“ zu können, ein 

größeres Instrument angestrebt wurde, als der denkmalgeschützte Prospekt vor-

gibt.510 Es sollte außerdem allen stilistischen Ansprüchen genügen und die neuere 

„Orgellandschaft Regensburgs“ bereichern. Die einheimische Orgelbautradition 

des 18. Jahrhunderts spielte also eine untergeordnete Rolle für die Konzeption des 

Neubaus. Morath erarbeitete auf dieser Grundlage den Ausschreibungstext vom 

15. Juli 2012, der an acht Orgelbaufirmen versandt wurde.511  

  

 
508 WEINDL, Martin: Wie bekomme ich eine Million? Der Bachorgel Regensburg-Förderverein e.V., 

in: Die Bachorgel in der Dreieinigkeitskirche Regensburg, Bachorgel Regensburg-Förderverein e.V. 

(Hrsg.), S. 111-123, Regensburg 2020, S. 111 f. 
509 MORATH: Eine neue „Königin“ für Regensburg, S. 62. 
510 Morath bemerkt in seinen Erklärungen zum Konzept der „Bach-Orgel“, dass der Prospekt und 

die erhaltenen Prospektpfeifen beim Einbau der Kleuker-Orgel von 1966 lediglich als „Schauseite 

und Hülle“ gedient hätten (vgl.: MORATH: Eine neue „Königin“ für Regensburg, S. 55). Einige 

Veränderungen des 20. Jahrhunderts wurden beim Neubau zwar dem originalen Befund wieder 

angepasst (z. B. das neue Tragwerk aus Holz, die eichenen Windladen, die Keilbälge, der 

Spielschrank etc.), bezüglich des Spielwerks wurde dieser Zustand allerdings beibehalten (z. B. 

durch die stark erhöhte Registerzahl und den Einbau eines Schwellwerks). 
511 MORATH: Eine neue „Königin“ für Regensburg, S. 63. 



169 

 

Ein Angebot haben daraufhin folgende Betriebe eingereicht: 

• Jürgen Ahrend Orgelbau, Inhaber Hendrik Ahrend, Leer 

• Hermann Eule Orgelbau GmbH, Bautzen 

• Gebrüder Hillebrand GmbH Orgelbau KG, Isernhagen 

• Orgelmakerij Reil B.V., NL-Heerde 

• Alexander Schucke Potsdam Orgelbau GmbH, Werder 

• Orgelbau Waltershausen GmbH, Waltershausen 

• Orgelwerkstatt Kristian Wegscheider, Dresden 

Trotz Einladung hat die Firma Orgelbau Johannes Rholf, Neubulach, keine Offerte 

abgegeben. Ohne Aufforderung hat die Firma Orgelbau Felsberg, CH-Felsberg, 

eine Bewerbung eingereicht.512 Am 11. April 2014 fiel die Wahl auf die 

Orgelbaufirma Jürgen Ahrend, Inhaber Hendrik Ahrend.513 Morath gibt an, dass 

sich die Konzeption des neuen Instruments bis zum Jahr 2015 mehrfach verändert 

habe.514 Am 22. Juli 2015 fand die Vertragsunterzeichnung zwischen der 

Evangelisch-Lutherischen Kirchengemeinde Dreieinigkeitskirche Regensburg und 

Orgelbaumeister Hendrik Ahrend statt. Die Kosten beliefen sich laut Vertrag auf 

957 500 €, zuzüglich Mehrwertsteuer515. Bezüglich des Umgangs mit der 

historischen Substanz wird unter § 6 lediglich vermerkt: 

„Das vorhandene historische Gehäuse von Franz Jakob Späth, 

Regensburg (1758), mit originalen Prospektpfeifen soll Verwen-

dung finden.“516  

Da für diese Arbeit der ursprüngliche Zustand des Instruments wichtig ist, werden 

im Folgenden die geplanten Maßnahmen im Umgang mit der historischen Substanz 

und die gutachtlichen Erkenntnisse dazu referiert. In einer Besprechungsnotiz vom 

Juli 2015 heißt es:  

 
512 Mail von Diakon Klaus Neubert, Geschäftsführer der GKV Regensburg, an die Verfasserin vom 

17. Februar 2022. 
513 WEINDL: Wie bekomme ich eine Million? S. 113. 
514 MORATH: Eine neue „Königin“ für Regensburg, S. 63. 
515 Durch Nachbesserungen haben sich die Kosten für das neue Instrument in der Folge auf weit 

über eine Million erhöht. 
516 GKVR: Orgelbauvertrag zwischen der Evang.-Luth. Kirchengemeinde Dreieinigkeitskirche 

Regensburg und der Firma Jürgen Ahrend Orgelbau Inh. Hendrik Ahrend e. Kfm, Mühlenweg 10, 

26789 Leer, gezeichnet Martin Schulte und Hendrik Ahrend, Regensburg, den 22. Juli 2015. 

Weindl gibt den 21. Juli 2015 als Datum der Vertragsunterzeichnung an (WEINDL: Wie bekomme 

ich eine Million? S. 113). 



 170 

„Erhaltenswert ist das Gehäuse in allen überlieferten histori-

schen Bauteilen. Es fehlen die Rückwand und die gesamten Fül-

lungen im Unterbau der Front517, sowie die Aussägungen, die für 

den Einlass der Spielmechanik wahrscheinlich beim Neubau 

1966 (Fa. Kleuker) vorgenommen wurden. 

Die erhaltene (wohl bauzeitliche) Aussparung für den Spiel-

schrank soll wieder verwendet werden, ein neuer Spielschrank 

soll dort eingebaut werden, das alte Maß respektiert werden, 

ebenso wie die erhaltenen Zapfenlöcher für die Auflage der Ma-

nuale. Das geschweifte Sockelprofil des Prospektes soll auch 

beim Spielschrank nicht angetastet werden, d.h. für die Pedalkla-

viatur muss ein Podest gebaut werden (so ist es bei der „kleinen 

Schwester“, der Späth-Orgel von St. Oswald, 1750). […] Das 

Gehäuse soll rückwärtig wieder verschlossen werden. 

Denkmalpflegerisches Ziel ist es, den gesamten erhalten geblie-

benen Gehäusebestand konsequent in seinem materiellen Be-

stand zu wahren, wie auch alle damit verbundenen Befundsitua-

tionen. Ergänzungen sollen analog der historischen Befund-

situation vorgenommen werden. Die Fragen der historischen 

Oberflächenbehandlung des Gehäuses sind auf Grundlage einer 

qualifizierten restauratorischen Befunduntersuchung gesondert 

mit dem Bayerischen Landesamt für Denkmalpflege abzustim-

men.“ 

Zu den noch erhaltenen historischen Pfeifen und dem Aufstellungsort der Orgel ist 

zu lesen: 

„Pfeifenwerk: die (vermutlichen) Originalpfeifen von Späth 

(1758) im Kronwerk sollen untersucht werden. Die Frage, ob 

sich mit ihrer Hilfe Erkenntnisse über Stimmungsart und Stimm-

tonhöhe gewinnen lassen, muss bei einer Befunduntersuchung 

geklärt werden. In jedem Falle sind Eingriffe an den historischen 

Prospektpfeifen zu vermeiden. Die Pfeifen des Pedals und des 

Hauptwerkes sind unbekannter Herkunft (19. Jahrhundert). Sie 

müssen näher untersucht werden. Denkmalpflegerisches Ziel ist 

auch hier die Einhaltung der Funktion. […] Der Standort der 

Orgel soll nicht verändert werden, es sei denn, es gäbe neue 

Erkenntnisse über einen anderen ursprünglichen Standort. Der 

Gehäuseschrein verbleibt während der Bauzeit in der 

Dreieinigkeitskirche, ein Abbau des Gehäuses muss auch aus 

denkmalpflegerischer Sicht vermieden werden.“518 

 
517 Die Füllungen des Untergehäuses waren original vorhanden. Nach Rücksprache mit der 

Verfasserin und Auskunft von Herrn Orgelbaumeister Utz wurden sie wiederaufgefunden.  
518 GKVR: Besprechungsnotiz 01 AZ:61/32-R51b-4, Betr. Dreieinigkeitskirche Regensburg, 

Neuerrichtung Bach-Orgel vom 15. Juli 2015, Anwesende: Dr. Schmidt, Dr. Könner (Bayerisches 

Landesamt für Denkmalpflege), Dr. Trapp, Herr Unger (Stadt Regensburg), Herr Kugelstadt 

(Landeskirchenamt), Dekan Herrmann, Frau Michelis, Diakon Neubert, Frau Romanov (GKV), 

Pfarrer Burkhardt, Herr Unger (Kirchengemeinde), KMD Emilius, Frau Hofmann (Regensburger 

Kantorei), gez. KMD Emilius (Ergänzungen: Dr. Könner, Herr Kugelstadt, Dr. Schmidt, Frau 

Romanow, 3. August 2015).  



171 

 

Von Bedeutung sind die neuen Erkenntnisse zu den verschiedenen Farbfassungen 

und zum Originalzustand des Orgelgehäuses. Die Ergebnisse lassen sich anhand 

der Besprechungsprotokolle519 der Fachkommission und dem Gutachten des zu-

ständigen Restaurators Andreas Scheuch520, München, folgend dokumentieren und 

zusammenfassen: Die ursprüngliche Fassung des Gehäuses zeigte sich Weiß mit 

vergoldeten Schnitzereien. Die in den 1960er Jahren vergitterten Schallfelder waren 

im Originalzustand mit Leinen oder Baumwolle bespannt. Im 19. Jahrhundert oder 

bei der Kirchenrenovierung Anfang des 20. Jahrhunderts kam es zu einer Verände-

rung des originalen Anstrichs. Dieser wurde durch eine „künstlerisch und hand-

werklich unbefriedigende Holzimitationsfassung“521 übermalt. 

An den Rückseiten einiger Schnitzapplikationen lassen grünblaue Farbreste darauf 

schließen, dass die 1920 an Altar und Kanzel angewendete Fassung in Grün und 

Gold auch am Orgelgehäuse angewandt wurde. Umfangreiche und einschneidende 

Änderungen ergaben sich beim Einbau der Kleuker-Orgel in den 1960er Jahren: 

Das Gehäuse wurde gegen Wurmbefall mit heute unzulässigen Mitteln chemisch 

behandelt und die vorhandenen Farbschichten fast komplett abgelaugt.522 Es erhielt 

einen Anstrich in dunklerem Braun, die ebenfalls abgelaugten Schnitzereien wur-

den mit einem ockerfarbenen, matten Farbton versehen. Der Zierrat wurde zum Teil 

in geänderter Weise neu angebracht. Einige Teile gingen verloren. Auf alten Abbil-

dungen sind noch Blumenranken am Hauptwerksturm und reicheres Schnitzwerk 

unter den Pfeifenstöcken des Hauptwerks zu erkennen (Abb. 161 und Abb. 162). 

Um Platz für das nun größer dimensionierte Werk zu erhalten, wurde die Rückwand 

 
519 GKVR: Besprechungsnotiz vom 6. Juni 2017, Bauvorhaben Inneninstandsetzung der 

Dreieinigkeitskirche, Anwesende: Frau Romanov (GKV), Herr Scheuch (Fachbauleitung 

holzsichtige Ausstattung), Herr Feil (Architekt), gez. Michael Feil. 

GKVR: Besprechungsnotiz vom 18. Juli 2017, Bauvorhaben Inneninstandsetzung der 

Dreieinigkeitskirche, Anwesende: Diakon Neuberth, Frau Romanov (GKV), Herr Messmer, Herr 

Henschen, Herr Markus (Kirchengemeinde), Herr Kugelstadt (Baureferat Landeskirchenamt), KMD 

Emilius, Herr Dr. Schmidt, Frau Dr. von Miller, Frau Brendel (Bayerisches Landesamt für 

Denkmalpflege), Herr Scheuch, Frau Landskron (Restauratoren), Herr Kugler (Statik), Herr Feil 

(Architekt), gez.: Feil. 
520 GKVR: Scheuch, Andreas: Das Orgelgehäuse in der Regensburger Dreieinigkeitskirche, 

Typoskript, München, 2. November 2017. 
521 GKVR: Scheuch, Andreas: Das Orgelgehäuse in der Regensburger Dreieinigkeitskirche, S. 2. 
522 Vgl. StA: Regensburger Stadtumschau: Neue Klänge in der Dreieinigkeitskirche, Zeitungsartikel 

vom 29. Juli 1966 und Regensburger Stadtumschau: Nun ertönt die Orgel bald, Zeitungsartikel vom 

5. Oktober 1966. Beide Zeitungsartikel heben die veränderte, dem Kirchenraum angepasste 

Farbfassung explizit hervor. Auch der Erhalt der Prospektpfeifen wird erwähnt. 



 172 

entnommen und das Balken- und Ständerwerk teilweise ausgebaut. Eine Metallträ-

gerkonstruktion wurde anstelle der ursprünglichen Holzkonstruktion eingebaut. 

Entgegen dieser Erkenntnisse einigten sich die zuständigen Gremien in Bezug auf 

die Restaurierung des Orgelgehäuses beim Neubau der Bach-Orgel auf ein rein 

konservierendes Konzept: 

„Auf Wunsch und Empfehlung des Bauherren, der Kirchenge-

meinde und des Bayerischen Landesamtes für Denkmalpflege soll 

das Aussehen des bestehenden Orgelgehäuses beibehalten wer-

den.“523 

Begründet wurde diese Entscheidung u. a. damit, dass sich das Werk in seinem der-

zeitigen Zustand farblich gut in den Kirchenraum mit seinen Emporen und dem 

Gestühl einfüge. Aus kunstgeschichtlicher und liturgischer Sicht ist dieses Vor-

gehen zu bedauern. Die Orgel wird so zu einem Gegenstand der Inneneinrichtung, 

ihrer historischen Bedeutung und ihrer Stellung als Prinzipalstück des Kirchen-

raums nicht mehr Rechnung getragen. 

Da die neue Orgel über 48 Register524 verfügt und das Gehäuse im Original auf 26 

Register angelegt war, wurde das Instrument zur Kirchenwestwand hin erweitert. 

Durch vorangehende Umbaumaßnahmen waren Teile der Gehäuserückwand be-

reits verloren gegangen, sodass diese Erweiterung keinen größeren Einfluss auf die 

historische Substanz hatte. Hinter dem Orgelgehäuse befinden sich nun in Boden-

nähe die Register des Großpedals.525 Hinter dem Kronwerk wurde auf gleicher 

Höhe ein Echowerk im Schwellkasten eingebaut.526 

Ein optischer Eingriff in das Gehäuse ist der Einbau der neuen Spielnische. Da diese 

aber an der originalen Stelle platziert wurde und in ihren äußeren Dimensionen 

nicht über den ursprünglichen Einschnitt hinausgeht, stellt sie keine bauliche Ver-

änderung des barocken Untergehäuses dar. In ihrer handwerklich ansprechenden 

Gestaltung bemüht sie sich Bezug auf historische Vorbilder zu nehmen. 

Moraths Überlegungen zur Konzeption basierten zum großen Teil auf folgenden 

Grundsätzen, welche die neue Orgel erfüllen sollte. Er begründete sie mit Aussagen 

und Dokumenten, die er u. a. dem Orgelverständnis Bachs zuschrieb: Die Orgel 

 
523 GKVR: Scheuch, Andreas: Das Orgelgehäuse in der Regensburger Dreieinigkeitskirche, S. 2. 
524 Das neue Spielwerk ist also noch größer dimensioniert als die Kleuker-Orgel aus dem Jahr 1966. 
525 Die zum Teil gekröpften Holzpfeifen ragen über den Orgelschrein hinaus und beeinträchtigen 

die Optik des historischen Gehäuses (Abb. 186). 
526 AHREND: Eine Bachorgel für Regensburg, S. 32. 



173 

 

sollte technisch stabil und zuverlässig sein. Das Pedal üppig und gravitätisch aus-

gestattet werden. Die einzelnen Stimmen sollten vielfältig sein (Prinzipale, Strei-

cher, Flöten, Zungen, Aliquoten). Das bedeutete, dass eine höhere Registerzahl, als 

das Gehäuse vorgibt, angestrebt wurde. Klangfarben in gleicher Stimmtonhöhe 

sollten gut unterscheidbar sein. Die Anzahl der Zungenstimmen sollte erhöht wer-

den und auch tiefere Zungen beinhalten. Koppeln für alle Manuale sollten die Kom-

binationsmöglichkeiten maximieren. Die neue Orgel sollte ein Schwellwerk erhal-

ten (hier findet sich kein Hinweis auf Bach). Außerdem sollten die noch erhaltenen 

historischen Pfeifen wiederverwendet werden. Die Disposition Späths sollte in mo-

difizierter Weise, da nicht vollständig rekonstruierbar und mangels Vergleichsmög-

lichkeiten, in der neuen Orgel aufgehen.527 Wohl auf Wunsch von KMD Emilius 

wurde das Instrument mit einem Carillon und zwei Zimbelsternen ausgestattet. 

Die Abnahme der Orgel fand am 4. Juni 2020 durch Emilius, Bayer, Funk und 

Morath statt. Die Einweihung der neuen Bach-Orgel durch Regionalbischof 

OKR Klaus Stiegler erfolgte im Rahmen eines Festgottesdienstes am 

27. September 2020.528 

Abschließend ist festzustellen, dass der Neubau des Spielwerks im historischen Ge-

häuse der Späth-Orgel weitgehend ohne Bezug zum Orgelschrein vorgenommen 

wurde. Jedoch wurden weitere Eingriffe in die historische Substanz vermieden und 

der vorgefundene Bestand gereinigt und gesichert. Durch den Ausbau der 

Rückwand in den 1960er Jahren war das Gehäuse instabil geworden. Dieser 

Zustand wurde durch statische Ergänzungen (Abb. 197) behoben. Da das neue 

Spielwerk ebenfalls größer ist als die ursprüngliche Orgel, konnte die Rückwand 

nicht geschlossen werden. Die Pedaltürme wurden mit Dachpanelen versehen, alte 

Füllungen neu verleimt und die Gitterfüllungen an den Seitenwänden durch 

massive Füllungen ausgetauscht (Abb. 212).529  

Bezüglich des Pfeifenwerks gibt Morath an, dass von den 102 Prospektpfeifen in 

den 14 Feldern 67 von Späth stammen. Sie betreffen den Principal 8’ und die 

 
527 MORATH: Eine neue „Königin“ für Regensburg, S. 47-81. 

Die meisten von Morath vorgebrachten Punkte können unabhängig von der Stilistik auf jedes 

größere Orgelbauvorhaben angewendet werden.  
528 WEINDL: Wie bekomme ich eine Million? S. 113. 
529 Mail von Orgelbaumeister Hendrik Ahrend an die Verfasserin vom 21. Juli 2020. 



 174 

Oktav 4’ im Oberwerk, sowie den Principal 16’ im Pedal.530 Die Prospektpfeifen 

wurden überarbeitet und die stillgelegten Pfeifen des Oberwerks wieder spielbar 

gemacht. Die archivalischen Quellen und die Bauart der Pfeifen sprechen allerdings 

dafür, dass lediglich die Prospektpfeifen der Octav 4’ von Späth herrühren, der 

Principal 16’ wahrscheinlich von Bittner stammt und die Principalregister 8’ im 

Kron- und Hauptwerk von Strebel gefertigt wurden.531 

Zusammenfassend kann festgestellt werden, dass die ursprüngliche Disposition, der 

Werkaufbau und die Dimensionierung, die durch das Gehäuse vorgegeben sind, 

aufgegeben wurden. Die liturgische Bedeutung und Wirkung des Instruments in-

nerhalb des Kirchenraums, die bereits durch vorhergehende Um- und Neubaumaß-

nahmen verloren gegangen waren, wurden nicht wieder hergestellt. Ein derartig 

ambitioniertes Projekt hätte die Möglichkeit geboten eine historisch befriedigen-

dere Lösung zu verwirklichen. Das wertvolle Gehäuse diente auch beim Neubau 

der Bach-Orgel lediglich als Kulisse für das neue Instrument. 

VI.4.3. Beschreibung des Instruments 

Zur Zeit ihrer Erbauung war die Orgel der Evangelisch-Lutherischen Dreieinig-

keitskirche das größte Kircheninstrument Regensburgs. Ihre damalige Bedeutung 

lässt sich noch an dem repräsentativen, äußerst qualitätvollen Barockgehäuse able-

sen. Da dieses im Lauf seines Bestehens durch die einschneidenden Um- und 

Neubauten seines Spielwerks starken Veränderungen ausgesetzt war, soll die 

vorhandene Substanz – auch im Hinblick auf zukünftige Restaurierungen – genau 

dokumentiert werden. 

  

 
530 MORATH: Eine neue „Königin“ für Regensburg, S. 69 f. 
531 Vgl. Kapitel VI.4.2.3. 

Der Verfasserin sind die Unterlagen zur Untersuchung des historischen Pfeifenmaterials leider nicht 

zur Verfügung gestellt worden. Die Datierungen von Herrn Morath können deshalb nicht 

nachvollzogen werden. 



175 

 

VI.4.3.1. Technische Beschreibung 

Bei der von der Orgelbaufirma Hendrik Ahrend aus Leer (Ostfriesland) erbauten 

Bach-Orgel handelt es sich um eine mechanische Schleifladenorgel mit drei Manu-

alen und Pedal. Ihre Disposition lautet: 

Hauptwerk/I. Manual C-f3  Oberwerk/II. Manual C-f3  

Principal  8’ Principal  8’ 

Quintatön  16’ Fugara  8’ 

Gemshorn  8’ Unda maris ab f⁰  8’  

Viola da Gamba  8’ Grobgedackt  8’ 

Quintatön  8’ Octav  4’ 

Octav  4’ Kleingedackt  4’ 

Rohrflöt  4’ Nassat  3’ 

Quint  3’ Waldflöt  2’ 

Octav  2’ Octav  2’ 

Terz  aus 2’ Terz  aus 2’ 

Mixtur 5-7fach  Quint  1 1/2’ 

Trompete  16’ Mixtur 3fach  

Trompete  8’ Fagott  16’ 

  Vox humana  8’ 

 

Echo (im Schweller) / 

III. Manual C-f3 

 Pedal C-f1  

Gedackt  8’ Prinzipalbaß  16’ 

Principal  4’ Violonbaß  16’ 

Flauto en Echo  4’ Subbaß  16’ 

Petit  4’ Großquinte  12’ 

Salizet  2’ Octavbaß  8’ 

Echo 3fach  Violon  8’ 

Hoboe  8’ Gedacktbaß  8’ 

  Quintbaß  6’ 

  Octavbaß  4’ 

  Mixturbaß 5fach  

  Posaunenbaß  32’ 

  Posaunenbaß  16’ 

  Trompetenbaß  8’ 

  Clarinbaß  4’ 



 176 

Koppeln: 

III an I, II an I, II an Pedal, I an Pedal als Wippenkoppeln 

III an II als Schiebekoppel 

Carillon auf III (Schalenglocken aus Bronze) c⁰ bis d3 

Zimbelstern tief / Zimbelstern hoch (mit Schalenglocken) 

Windauslasstremulant geschwind (Oberwerk) 

Windauslasstremulant gemächlich (Echowerk)532 

Das Instrument verfügt über drei Keilbälge (Druck 83 mm WS) die mittels elektri-

schem Gebläse oder mechanischem Fußtritt – letzterer als Reminiszenz an das ba-

rocke Orgelwerk – bedient werden können.533 

VI.4.3.2. Das Gehäuse 

Die Orgel befindet sich oberhalb des Haupteingangs auf der zweiten Westempore 

der Kirche (Abb. 186). Das imposante Gehäuse gliedert sich horizontal in ein quer-

rechteckiges Untergehäuse und ein auskragendes Obergehäuse auf 16’-Basis, das 

durch ein Kronwerk auf 8’-Basis nach oben hin abgeschlossen wird (Abb. 184). 

In der Vertikalen wird das Werk im Untergehäuse durch vier axial angeordnete Fül-

lungen und die mittig angebrachte Spielschranköffnung unterteilt (Abb. 185). 

Letztere wurde beim Neubau des Spielwerks durch die Firma Ahrend wieder 

geöffnet. Zuvor war sie durch eine schlichte karniesbogenförmige Füllung 

verschlossen gewesen, da die Orgel durch Umbauten externe Spieltische erhalten 

hatte.534 Der flächig wirkende Pfeifenprospekt des Hauptwerks ist neunteilig, der 

des Kronwerks fünfteilig. 

Die Orgel ist heute mit einem dunkelbraunen, den Pinselduktus sichtbar lassenden 

Farbanstrich versehen. Die reichen Ornamentschnitzereien und Schleierbretter sind 

ungefasst. Zur Erbauungszeit zeigte sie sich in Weiß mit vergoldeten Schnitze-

reien.535 Bei der letzten Restaurierung wurde die Fassung aus den 1960er Jahren 

 
532 AHREND: Eine Bachorgel für Regensburg, S. 39-44, sowie: MORATH: Eine neue „Königin“ für 

Regensburg, S. 73. 
533 MORATH: Eine neue „Königin“ für Regensburg, S. 64. 
534 Die Spieltische aus dem Ende des 19. und Anfang des 20. Jahrhunderts waren mittig vorgesetzt, 

der Organist saß mit dem Rücken zur Orgel. Der Spieltisch aus der Mitte des 20. Jahrhunderts war 

freistehend, schräg gestellt durch den Neubau der Firma Kleuker zugefügt worden. 
535 GKVR: Scheuch, Andreas: Das Orgelgehäuse in der Regensburger Dreieinigkeitskirche, S. 1. 



177 

 

aufgefrischt beibehalten. Die Sockelprofilleiste wurde mit einer schwarzgründigen 

Marmorimitationsmalerei mit weißen Einschlüssen versehen (Abb. 187).536  

VI.4.3.2.1. Das Untergehäuse 

Das historische Gehäuse ist bis ins Detail sorgfältig gearbeitet. Dies zeigt sich schon 

an den vier karniesbogenförmigen Füllungen des Untergehäuses, die von reich pro-

filierten, deutlich abgesetzten Rahmungen umgeben sind (Abb. 185 und Abb. 188). 

Die Füllungen selbst bestehen aus je zwei ebenfalls gerahmten Feldern. Der obere 

Bereich des abschließenden Karniesbogens ist eingerückt. An den Flanken des Un-

tergeschosses ist unterhalb einer zur Schauseite hin nicht fortgesetzten Profilleiste 

je eine ehemals abschließbare, gefelderte Tür angebracht, die Zutritt ins Innere des 

Instruments gewährte (Abb. 221), als das Gehäuse noch rückwärtig geschlossen 

war.  

Der Übergang vom Untergehäuse zum auskragenden Obergehäuse wird durch zwei 

große, von Rocailleschnitzereien umfangene, leicht schräg gestellte Voluten ka-

schiert, die das anschließende Gesims konsolenartig zu tragen scheinen (Abb. 198). 

Die Windungen dieser an F-Schlüssel oder Violinschnecken erinnernden Voluten 

treten zum Zentrum der Spirale hin immer weiter hervor (Abb. 199). Der einge-

kerbte Rücken der Windung ist mit einem sich nach unten verjüngenden Knorpel-

band versehen. 

Den Übergang von der glatten Wand des Untergeschosses zur profilierten Gesims-

zone umspielt ein reich geschnitztes Rocailleornamentband, das abschnittsweise bis 

zwischen die Füllungsrahmen hinunterreicht (Abb. 185). Es setzt sich aus Muschel-

werk, C- und S-Schwüngen, Nierenformen, Buckeln und Plättchen (Abb. 188-190) 

zusammen. Besonders schön sind zwei der vertikalen Ausläufer gestaltet, welche 

die Form kleiner Puttenflügel annehmen (Abb. 190-192). Die Mittelachse wird 

durch ein großes Muschelornament betont, das sich an der Unterseite zu einer ge-

rippten Volute einrollt (Abb. 189 und Abb. 225). Die annähernd halbrunde Form 

des Ornaments zeichnet den Verlauf des darüber liegenden Rundturms nach. So 

 
536 Worauf dieser Befund basiert, kann leider nicht nachvollzogen werden. Auf Abbildungen aus der 

Zeit vor dem Umbau durch Ahrend ist diese Art der Fassung nicht zu erkennen (Abb. 220 und 

Abb. 221). Das letzte Gutachten zur Untersuchung der Farbfassungen gibt keine Auskunft darüber. 

Vgl. GKVR: Scheuch, Andreas: Das Orgelgehäuse in der Regensburger Dreieinigkeitskirche. Auch 

die telefonische Nachfrage der Verfasserin bei dem Gutachter, Herrn Scheuch und bei der 

ausführenden Restaurierungswerkstatt Preis & Preis konnten hier keine Klärung bringen. 



 178 

ergibt sich der Eindruck, dass das mittlere Prospektfeld auf der Muschel ruht 

(Abb. 185). 

Die türenlose Spielnische wurde komplett neu gebaut (Abb. 205). Stilistisch lehnt 

sie sich, soweit aufgrund der höheren Register- und Manualanzahl möglich, an den 

original erhaltenen Spielschrank in der St. Oswaldkirche an. Sie befindet sich in der 

Mittelachse des Untergehäuses, an der Stelle, an der auch der Späth’sche Spiel-

schrank war. Ihre Karniesbogenform gleicht sich dem Ausschnitt der bereits vor-

handenen Aussparung an. Farblich hebt sie sich durch das hellere Holz von der 

Gehäusewand ab. Die Fichtenholztasten der drei Manualklaviaturen (bei Späth wa-

ren es zwei) sind mit Schlangen-/Letternholz und Bein (Obertasten) belegt 

(Abb. 207 und Abb. 208).537 Die Tastenstirnseiten wurden mit halbrunden, profi-

lierten Schnitzereien verziert (in St. Oswald finden sich hier Einlegearbeiten). Die 

Backen aus Nussbaum sind mit geometrischen Intarsien in schwarz-weiß aus Eben-

holz und Rinderknochen bestückt. Die Registerzüge besitzen dunklere, gedrech-

selte Knäufe aus Nussbaum.538 Die Register werden durch einfache Schilder 

(Abb. 206) bezeichnet. In Folge der höheren Anzahl an Registern finden sich auch 

oberhalb der Manuale Registriervorrichtungen. Das Pedal liegt auf einem vorgela-

gerten, einfachen Podest (Abb. 188) auf. Ein Messingschuh mit Schieber 

(Abb. 207) dient zur Betätigung des Schwellers im Echo. Im Plateau des Spiel-

tisches befindet sich ein Handschieber aus Messing, der ebenfalls die Bedienung 

des Schwellers regelt. 

VI.4.3.2.2. Das Obergehäuse 

Über dem Gesims, das die Teilung des Unter- und des Obergehäuses markiert, 

schließt sich auf Höhe der Windladen ein glattes Band an, das zu den Stöcken der 

Prospektpfeifen hin in einem auf einem Plättchen gelagerten Wulst ausläuft 

(Abb. 184). Dieses Band ist unterhalb der Lisenen mit Rocaillerosetten (Abb. 194) 

verziert. Das Gesims selber setzt sich von unten nach oben gesehen aus einer Platte, 

einer kleineren Platte, einem steigenden Karnies, einer Platte, einer kleinen Platte 

und einem Viertelwulst zusammen. In den beiden Abschnitten neben dem mittleren 

Rundturm befindet sich noch je eine längliche Rocailleschnitzerei (Abb. 197). 

 
537 AHREND: Eine Bachorgel für die Dreieinigkeitskirche Regensburg, S. 39 f. 
538 MORATH: Eine neue „Königin“ für Regensburg, S. 71. 



179 

 

Diese ist auf Abbildungen vor dem Neubau durch Ahrend noch zur Mitte hin an-

steigend angebracht (Abb. 180), nun verläuft sie in der Horizontalen (Abb. 186). 

Der neunteilige Pfeifenprospekt wird von sehr schlanken, durchbrochenen Flan-

kenornamenten (Abb. 198) eingerahmt, die zum unteren Gesims hin als Voluten 

(Abb. 200) ausgebildet sind. Sie sind somit Gegengewichte zu den Eckvoluten des 

Untergehäuses. Spitz zulaufende, blattartige Ornamente ragen unter den Flankenor-

namentvoluten in den Gesimsbereich hinein, der Ober- und Untergehäuse trennt. 

Die seitlichen Flügel (Abb. 198) erreichen auf halber Höhe der Harfenfelder ihre 

größte Breite. Sie wirken durch ihre transparente, leichte Ausführung und stark be-

wegte Form wie züngelnde Feuerflammen.  

Der Hauptwerksprospekt (Abb. 184) mit den mächtigen 16’-Prinzipalpfeifen des 

Pedals und den 8’-Prinzipalpfeifen des Hauptwerks ist in C- und Cis-Seite unter-

teilt. Er ist spiegelsymmetrisch aufgebaut mit einem Rundturm in der Mittelachse. 

Dieser war vor dem Neubau des 21. Jahrhunderts mit sechs Pfeifen bestückt, sodass 

sich keine Pfeife, sondern der Leerraum zwischen zwei Pfeifen in der Mittelachse 

(Abb. 162 und Abb. 180) befand. Im Rahmen der neuesten Maßnahmen wurden in 

den Turm sieben Pfeifen eingestellt. Zu beiden Seiten des mittleren Rundturms 

schließt sich ein abfallendes Flachfeld mit sechs Pfeifen an (Abb. 184). Darauf folgt 

jeweils ein kleinerer Rundturm mit früher acht, jetzt sieben Pfeifen. Daneben 

schließt sich je ein konkaves Pfeifenfeld mit sechs Pfeifen an. Diese steigen zu den 

abschließenden, großen Harfenfeldern – diese werden ebenfalls aus sechs Pfeifen 

gebildet – hin an. Rundtürme und Harfenfelder sind mit reich profilierten Gesimsen 

versehen. Diese bestehen von unten nach oben betrachtet aus einem auslaufenden 

Karnies, einem abgesetzten Viertelwulst, einer auskragenden Platte, einer 

schmäleren Platte und einem bekrönenden Karnies (Abb. 193). Die dazwischen 

liegenden Pfeifenfelder haben nur schmale Gesimse, die sich aber aus den reicheren 

entwickeln, sodass der untere Gebälkbereich eine geschlossene Linie bildet. Die 

Profilierung besteht hier aus einer Platte, einer schmalen Platte und einem Wulst. 

Das Kronwerk (Abb. 184) nimmt mit seinen drei Rundtürmen und den zwei dazwi-

schen liegenden Flachfeldern den Aufbau des direkt darunter befindlichen mittleren 

Hauptwerksprospektteils auf. Allerdings sind hier die Flachfelder mit ihren elf Pfei-

fen trapezförmig, zum Mittelturm hin ansteigend, ausgeführt. Sie haben kein eige-

nes Gebälk, sondern werden durch Rocaillezierrat abgedeckt, der sich teilweise vo-

lutenförmig bis über die Gesimse der seitlichen Rundtürme erstreckt (Abb. 203). 



 180 

Auch hier hat sich die Pfeifenstellung durch den Einbau der Bach-Orgel verändert. 

Im Mittelturm sind jetzt neun, statt früher sieben Pfeifen eingestellt. Die Pfeifenzahl 

in den seitlichen Rundtürmen ist gleichgeblieben. Das Oberwerksgehäuse ist wie 

der Hauptwerksprospekt durch zierlich flammende Flankenornamente bestückt. 

Diese laufen nach unten hin in längliche, mit je einer Blüte besetzte Blattformen 

aus (Abb. 196). Sämtliche Lisenen des Gehäuseaufbaus sind am Kopf- und Fußende 

sowie in der Mitte mit Rocailleschnitzereien besetzt (Abb. 193 und Abb. 194). Am 

Lisenenfuß gleichen sie auflodernden Feuerzungen. Am Lisenenkopf wirken die 

mit jeweils zwei Nierenformen versehenen Ornamente kapitellartig. Sie greifen 

kaum auf das darüber liegende Gebälk über.  

Eine Verklammerung der einzelnen Pfeifenfelder bzw. -türme des Kronwerks wird 

durch die durchbrochenen, volutenförmigen, fast freischwebenden Schnitzereien 

(Abb. 203), die sich über den Trapezfeldern und zwischen den Rundtürmen befin-

den, bewirkt. Die Gesimse aller sechs Rundtürme weisen das gleiche Profil auf. Sie 

sind mit Rocaillekartuschen (Abb. 203 und Abb. 204) versehen.539 Die größte ist 

auf dem mittleren Kronwerksrundturm angebracht. Sie ist künstlerisch besonders 

gestaltet. In ihrem Zierrat lassen sich Federn, Blattranken und eine siebenblättrige 

Blüte540 erkennen. Um einen etwas beengten Eindruck zu vermeiden – die Orgel 

füllt den gesamten Raum zwischen zweiter Empore und Gewölbe aus – wurden die 

Stuckrippen des Segmenttonnengewölbes der Langhausdecke hinter der 

bekrönenden Kartusche in Holz nachgebildet (Abb. 203). Die Orgel scheint so mit 

der Decke zu verschmelzen. Da sich die Rippen bei der jetzigen Positionierung des 

Instruments fast ergänzen, könnte es sich bei dem heutigen Standpunkt der Orgel 

um den Originalaufstellungsort handeln.  

Die optische Verbindung zwischen Ober- und Hauptwerksprospekt wird durch die 

steil hochgezogenen, durch einen S-Schwung belebten, seitlichen Harfenfelder 

(Abb. 186) hervorgerufen. Die an den Ecken aufgesetzten, nur noch entfernt an die 

üblichen Vasen erinnernden Holzbildhauereien (Abb. 201 und Abb. 202) reichen 

fast bis zur Decke der Kirche. In der Gestaltung des rechten Harfenfeldaufsatzes 

 
539 Die Kartusche des rechten unteren Rundturms war im 20. Jahrhundert abgefallen und achtlos auf 

dem Gesims abgelegt worden (Abb. 180). Dieser Zustand bestand länger. Auf der Abbildung bei 

Kraus ist dies ebenfalls zu sehen (vgl. KRAUS: Historische Orgeln in der Oberpfalz, S. 257). Im Zuge 

des Neubaus durch Ahrend wurde sie wieder befestigt. 
540 Diese war vor dem Neubau durch Ahrend in dieser Form nicht vorhanden. Alte Aufnahmen 

zeigen lediglich eine rundliche, knospenartige Form (Abb. 222 und Abb. 223). 



181 

 

(Abb. 202) ist wiederum ein Puttenflügel zu erkennen. Der linke zeigt eine stili-

sierte Muschelform, aus der sich ein Wasserschwall ergießt (Abb. 201). 

Das optische Zentrum der Orgel mit der Kartusche über dem mittleren Rundturm 

des Hauptwerks wird durch die Schnitzereien der angrenzenden Flächen besonders 

hervorgehoben (Abb. 204). In ihnen lassen sich in den nach innen geöffneten C-

Schwüngen je drei stilisierte Engelsflügel erkennen.  

Die Prospektpfeifen stehen verhältnismäßig eng, über den Pfeifen sind keine nen-

nenswerten Hohlräume auszumachen. Für die gedrängte Aufstellung der Pfeifen 

könnte die veränderte Stimmtonhöhe verantwortlich sein, denn das Werk stand ur-

sprünglich mit Sicherheit – wie die Orgel in der Oswaldkirche – einen Halbton hö-

her.541 Alle Aufschnitte der Prospektpfeifen befinden sich im Hauptwerksprospekt 

(Abb. 184) auf gleicher Höhe, sodass hier eine weitere horizontale Gliederung ent-

steht. Im Kronwerk wird dies durch die Tieferstellung der seitlichen Rundtürme 

nicht durchgehalten. Die unterschiedlichen Labienhöhen lassen diese Horizontale 

im Prospektverlauf an- und abschwellen und tragen so zusammen mit der Lichtre-

flexion der seitlich beleuchteten Metallpfeifen zur Belebung der Anlage bei. Die 

Schleierbretter sind aufwendig gearbeitet und bilden ein schmales Ornamentband 

über den Pfeifenreihen (Abb. 193).  

Optisch fügt sich die schön bewegte Anlage nicht nur harmonisch in den Kirchen-

raum ein, sondern bereichert und ergänzt diesen sogar. Der originale Eindruck ist 

heute jedoch durch den nachträglichen Einbau des Westoratoriums (Abb. 186), die 

fehlende farbliche Fassung und die nicht mehr vorhandenen Ornament- und Profil-

leistenvergoldungen verändert. Historische Fotos aus der Zeit vor der Restaurierung 

durch Kleuker beweisen, dass die Vergoldungen die Struktur der Rocaille-

schnitzereien klar und plastisch hervorgehoben haben (Abb. 161 und Abb. 162). 

Bedenkt man, dass das Gehäuse im Original weiß gefasst war, dürfte das Instrument 

im Kirchenraum weniger gravitätisch, viel eigenständiger und kostbarer gewirkt 

haben. Außerdem ist auf den alten Lichtbildern zu erkennen, dass Teile des origi-

nalen Schnitzwerks heute verschollen sind, oder zum Teil verändert am Gehäuse 

angebracht wurden. Die große Kartusche am mittleren Kronwerksrundturm gehört 

dementsprechend gegen den Uhrzeigersinn um 90° gedreht, die kleineren an den 

 
541 Diesen Zustand beklagt auch Kleuker (vgl. ARK: Kleuker, Detlef: Schreiben an den 

Kirchenvorstand der Dreieinigkeitskirche vom 15. Februar 1968). 



 182 

seitlichen Kronwerksrundtürmen um 180° gewendet (Abb. 162, vgl. Anlage II.5). 

Die Kartusche des Mittelturms des Hauptwerks ist erst seit den Arbeiten der Firma 

Ahrend um 90⁰ gegen den Uhrzeigersinn gedreht (Abb. 180 und Abb. 184). Zudem 

fehlen die festonartigen Gebinde, die das Oberwerk freischwebend mit den 

Hauptwerksharfenfeldern verbanden, sowie weitere Pflanzengirlanden an den 

Flanken des mittleren Kronwerksturms (Abb. 162). Auch die Ornamente an dem 

glatten Band unterhalb der Pfeifenstöcke sind nur noch rudimentär vorhanden. 

Gerade durch die Querausrichtung der großen Mittelkartusche zeigt sich der 

Gesamteindruck des Instruments jetzt viel gedrungener als auf den alten 

Aufnahmen. Durch die teilweise Vergoldung einiger Profilleisten der Füllungen des 

Untergehäuses hatte dieses damals einen stärkeren optischen Stellenwert als heute. 

Die malerische und plastische Verzierung des Instruments wirkte wesentlich klarer 

und weniger einheitlich. Die künstlerische Qualität der Schnitzereien war durch die 

ursprüngliche Vergoldung hervorgehoben und verstärkt. Dieser Eindruck ist durch 

die fehlende Fassung minimiert worden. Der organisch bewegte Charakter der 

Rocaille wirkt nun plan und leblos. Das Orgelgehäuse erscheint nun eher als 

tönendes Ausstattungsstück. Seine Bedeutung als weiteres Prinzipalstück des 

Kirchenraums ist dadurch nur noch schwer zu erkennen. Ohne die späteren 

Veränderungen hat das Orgelwerk den Blick in das westliche Kirchenschiff in 

höherem Maße dominiert und bereichert. 

Das Instrument in der Dreieinigkeitskirche ist die einzige Regensburger Barock-

orgel dieser Größenordnung, die rein ornamental gestaltet ist. Ein weiteres derartig 

dekoriertes Orgelwerk befindet sich in St. Rupert (Abb. 41), es ist aber aufgrund 

seiner wesentlich kleineren Dimensionierung nicht mit der Dreieinigkeitskirchen-

orgel vergleichbar. Dennoch gehört das Gehäuse der Späth-Orgel mit seinen aus-

gewogenen Proportionen und seiner qualitätsvollen Ornamentik zu den schönsten 

künstlerisch-orgelbaulichen Leistungen der Stadt. Der Einschätzung von Kraus und 

Sterl, dass der Prospekt „den großen Schöpfungen Brandensteins kaum nachste-

hend“542 sei, kann nicht zugestimmt werden. In seiner eigenständigen Gestaltung 

wirkt das Werk sehr fortschrittlich und steht so den vergleichbaren Instrumenten in 

keinerlei Hinsicht nach. 

 
542 KRAUS/STERL: Regensburger Instrumentenbau, S. 46. 



183 

 

VI.4.4. Ikonographische Betrachtungen zum Gehäuseschmuck und Einord-

nung in den Kirchenraum 

Obwohl die Späth-Orgel über 120 Jahre nach der Einweihung des Gebäudes in die 

Dreieinigkeitskirche eingebaut wurde, nimmt sie in der Komposition ihres 

Gehäuseaufbaus und in ihrem Zierrat feinsinnig Bezug auf den sie umgebenden 

Sakralraum. 

Der obere Umriss des Gehäuses zeichnet die Form des Segmentbogens des Ton-

nengewölbes (Abb. 151 und Abb. 186) nach. In ihren seitlichen Ausmaßen ist die 

Orgel genau zwischen die beiden Westfenster eingepasst, verdeckt also lediglich 

das mittlere Rundbogenfenster der Fassade. Dadurch bleibt eine ausreichende Be-

leuchtung der Empore und des Sängerchors gewährleistet. 

Auch der Aufbau des Altars (Abb. 171), dem optischen und liturgischen Gegen-

stück der Orgel, wird in groben Zügen nachvollzogen. Die zwei Ausstattungsstücke 

verfügen über einen schmalen Unterbau, einen auskragenden Hauptteil und einen 

wiederum schmäleren, aufgesetzten Oberbau mit diagonal nach unten führenden 

Kompositionslinien. Beiden gemeinsam sind die dezenten, seitlichen Flan-

kenornamente. Lediglich im Hauptteil sind die Diagonalen des Orgelgehäuses de-

nen des Altars entgegengesetzt. Diese verweisen bei dem Instrument – von der Mit-

telachse des Langhauses aus gesehen – auf die Schnittpunkte der Stucksterne des 

Gewölbes (Abb. 184). Bei dem Blick in das westliche Kirchenschiff ergibt sich so 

zusammen mit den schräg gestellten Treppenaufgängen ein interessanter Gegenpol 

zu der durch die doppelgeschossigen Emporen stark horizontal ausgerichteten Li-

nienführung des Saalbaus (Abb. 160). Die am Außenbau der Dreieinigkeitskirche 

durch die Fensterordnung betonte Zweigeschossigkeit des Innenraums wird durch 

die Gliederung des Instruments in Haupt- und Kronwerk aufgenommen.543 

Der innere Eindruck der Dreieinigkeitskirche wird stark durch den warmen Braun-

ton der Eichenholzausstattung des Gestühls und der Emporeneinbauten geprägt 

(Abb. 163 und Abb. 164). Farblich ist das Orgelwerk mit seiner erdigen Fassung 

heute auf den ihn umgebenden Raum abgestimmt. Das sich monochrom zeigende 

Instrument mit seinem Schnitzwerk in hellerem Braun wächst harmonisch aus der 

 
543 Vgl. STEIN-KECKS/KECKS: …zur Satisfaction des Bauherren und Verlegers…-Überlegungen 

zum Holzmodell der Regensburger Dreieinigkeitskirche im Spiegel architekturtheoretischen 

Schrifttums, S. 602. 



 184 

oberen Westempore heraus und erstreckt sich bis zu dem den Langhaussaal über-

spannenden Tonnengewölbe. Insgesamt zeigt sich die Dreieinigkeitskirche optisch 

durch die profilierten Gesimse an den Emporen (Abb. 186) und der Segmenttonne 

(Abb. 168 und Abb. 169) im Innenraum, sowie durch die ebenfalls profilierte So-

ckel- und Giebelzone im Außenbau (Abb. 157) strukturiert. Diese Gliederungs-

elemente nimmt das Orgelgehäuse auf. Die Gesimse der Emporenbrüstungen bilden 

eine optische Parallele zu den Gesimsen des Orgelgehäuses (Abb. 186). Die waage-

rechte Ausrichtung an den Emporen wird im Untergehäuse zuerst aufgenommen, 

aber bereits in der Ebene durch den Verlauf der Pfeifenfelder modifiziert. Das 

Kronwerk variiert schließlich das vorgegebene Thema auch in der Vertikalen. Das 

Untergehäuse des Instruments hat ebenfalls wie der Kirchenbau eine profilierte So-

ckelleiste (Abb. 187). 

Der inhaltliche Bezug zu Altar (Abb. 171) und Kanzel (Abb. 172) war früher durch 

die durch Vergoldungen hervorgehobenen Akzente und den weißen Anstrich ein-

deutiger auszumachen. In dem heutigen Zustand scheint die Orgel eher dem Em-

porenbereich zuzugehören, was aus liturgischer Sicht ihre eigentliche Bedeutung 

schmälert.544 Der Symbolgehalt der Farben Weiß und Gold wurde bereits im 

Kapitel VI.3.4. behandelt. Für die Orgel in der Dreieinigkeitskirche ließe sich hier 

eine inhaltliche Verbindung zum Altar ziehen. Weiß als Christusfarbe und Symbol 

der Taufe kann im Zusammenhang mit dem Altarblatt und dem Predellenbild 

gesehen werden, die das erste Abendmahl und die Taufe Jesu zeigen. Der linke 

Harfenfeldaufsatz (Abb. 201) der Orgel zeigt eine stilisierte Muschel aus der 

Wasser herausfließt. Hierbei handelt es sich um ein tradiertes Symbol für die 

christliche Taufe. Die Motivik des Altars findet so eine ornamentale Entsprechung 

in der Gehäusegestaltung der Orgel.  

Durch die helle Fassung des Gehäuses war außerdem eine optische Verschmelzung 

mit dem sternengeschmückten Himmelsgewölbe des Langhauses gegeben 

(Abb. 165). 

 
544 Micus geht in ihrem Versuch einer Einordnung in den Kirchenraum nicht auf die originale 

Farbfassung ein. Sie hebt die heutige braune Tönung des Instruments als von Späth absichtlich (im 

Hinblick auf die Farbigkeit der Emporen und des Gestühls) gewählt hervor. „Ein goldener 

Ölanstrich, der noch in den 1960er Jahren zu sehen war“ muss nach ihrer Auffassung 

„unberücksichtigt bleiben“ (vgl. MICUS: Dreieinigkeit. Bau, Ausstattung, Orgelprospekt, S. 96-99). 

Die liturgische Funktion der Orgel, die sich in ihrer originalen optischen Gestaltung widerspiegelt, 

wird hier in keiner Weise erkannt. 



185 

 

Die originale Farbgebung in Weiß und Gold ist eine inhaltsreiche, theologisch auf-

geladene Kombination, die in der Offenbarung des Johannes von zentraler Bedeu-

tung ist. Im Kapitel 4,4 ff werden die 24 Ältesten mit weißen Gewändern und gol-

denen Kronen auf ihren Häuptern beschrieben.545 Der Thron Gottes wird als tönend 

und von Feuerflammen umgeben dargestellt. Die Orgel ist in ihrer Eigenschaft als 

Musikinstrument tönend, feuerflammenartige Schnitzereien zeigen sich in ihrem 

Zierrat (Abb. 194). Die Prospektfelder des Pedals (Abb. 186), ihre originalen Pfei-

fenstellungen haben sich erhalten, sind mit 24 Pfeifen bestückt, die auf die Ältesten 

laut Apokalypse verweisen. Wie im Kapitel III.4. bereits vorweggenommen, ist 

eine derartige Deutung seit der Zeit der Kirchenväter belegt. Die vier Gestalten, die 

den Thron laut des Bibeltextes umgeben, sind mit je sechs Flügeln ausgestattet und 

sprechen ohne Unterlass: „Heilig, heilig, heilig ist Gott der Herr, der Allmächtige, 

der da war und der da ist und der da kommt.“ (Offb 4,8a,b). Hier wird auf die 

Textstelle in der Vision des Jesaja (Jes 6,3) verwiesen, die Teil des „Sanctus“ des 

Messetextes ist. Die geflügelten Gestalten nehmen Bezug zu den Engeln an der 

Kirchendecke (Abb. 167). Dementsprechend ist das Zentrum des Orgelgehäuses 

durch je drei stilisierte Engelsflügel (Abb. 204) betont. Zusammenbetrachtet ergibt 

sich hier ein direkter Hinweis auf die Seraphim der alttestamentarischen Bibelstelle. 

Auch bei Praetorius findet sich der Zusammenhang zwischen dem Gotteslob der 

Engel und der Orgelmusik. In seiner Schrift „De Organographia“ schreibt er unter 

der Kapitelüberschrift „Von der dignitet und fürtreffligkeit der Orgeln/ und wie die-

selbige alleine und sonderlich zum Kirchen- und Gottesdienst gerichtet/ allen an-

deren Instrumenten vorzuziehen sey“: 

„Das etliche es dafür achten/ das nechst der Theologia, der 

höchste locus, der Musica,546 (als einer schönen herrlichen Ga-

ben Gottes/ und die ein Vorbild und Gleichniß ist der himlischen 

Music/ wie die heiligen Engel Gottes mit dem ganzen himlischen 

Heer ihren Schöpffer/ in einer lieblichen Harmonia stetigs ohn 

unterlaß rühmen und preisen/ und das Sanctus, sanctus, sanctus 

Dominus Deus Sabaoth, singen) billig gegeben und zugeeignet 

werden solle. […] Zu welchem end auch David selbst seine 

 
545 Wie präsent diese Anschauung und dieser Zusammenhang in Bezug auf das Orgelwerk war, 

beweist schon die von Kantor Minderlein verfasste Proclama zum Bau der Orgel in St. Oswald, in 

der er ebenfalls die Offenbarung des Johannes zitiert. LKAR (Archivnr. 255): Kirchliche Bauten 

und Bauwesen, Reparatur der Orgel in der St. Oswaldkirche, Proclama den vorhabenden Orgelbau 

bey S’. Oswald betre., producirt in senatu d. 6. Juny 1749. Vgl. Kapitel VI.3.2.2. 
546 Praetorius zitiert hier einen Ausspruch Luthers. Vgl. LUTHER, Martin: Tischreden oder Colloquia 

Doct. Mart. Luthers, Faksimiledruck der Originalausgabe aus dem Jahr 1566, Leipzig 1967, 

Kap. LXIX. 



 186 

Harpffen gebraucht/ und ohn zweiffel etliche herrlich Orgel-

wercke wegen grösse deß Tempels/ fertigen und sezen lassen.“547 

Der mechanisch erzeugte Orgelklang ist per se ewig. Auch der Engel mit Krone auf 

dem Altar (Abb. 171) der Dreieinigkeitskirche verweist auf die Offenbarung des 

Johannes (Offb 2,10). Hier heißt es: „Sei getreu bis an den Tod, so will ich dir die 

Krone des Lebens geben.“ Altar und Orgel stehen in Korrelation zueinander.  

Der Zierrat der Orgel bleibt weitgehend ornamental, auf vollfigürlichen Schmuck 

wird verzichtet. Damit nimmt das Instrument im Rahmen der großen barocken Kir-

chenorgeln Regensburgs eine Sonderstellung ein. Vielleicht kann hierin ein Bezug 

zum biblischen Bilderverbot gesehen werden, wie es in dem Buch Exodus 

(2. Mose 20,4) niedergeschrieben ist. Im Dekalog heißt es: „Du sollst Dir kein Bild-

nis, noch irgendein Gleichnis machen.“ In der Reformation hatte diese Textstelle 

u. a. zum Ikonoklasmus geführt, der von Luther als „Bildersturm“ aber weitgehend 

abgelehnt wurde. Dennoch könnte die Entscheidung die Orgel ohne Figuren-

schmuck zu gestalten auch auf die zehn Gebote verweisen. 

Die vorhandenen Parallelen des Zierrats des Instruments zum Formenrepertoire der 

Kirche sind vielleicht nicht auf den ersten Blick ersichtlich. Doch nehmen schon 

die Voluten am Untergehäuse und an den Flankenornamenten Bezug (Abb. 198) zu 

den konsolenartigen Voluten (Abb. 169), die das Segmenttonnengewölbe in den 

Ecken des Langhaussaales zu tragen scheinen. Weitere Spiralformen befinden sich 

als Gliederung an den Emporenbrüstungen (Abb. 163) und an den Dorsalen des 

Chorgestühls (Abb. 177). Auffällig ist auch, dass die feuerzungenartigen Ver-

zierungen, die an den Prospektlisenen (Abb. 194) angebracht sind, an den Strahlen-

kranz der Deckenkartusche, die mit ihrer Inschrift „SANCTAE TRINITATI SACRUM“ 

an das Patronat der Kirche gemahnt, erinnern (Abb. 167). Der Gewölbeschmuck 

verfügt dabei im Gegensatz zum Orgelgehäuse, das nur 16 (4×4, Quersumme 7) 

solcher Feuerbündel aufweist, über 18 (3×6, Quersumme 9) Strahlen. Zahlensym-

bolisch ergibt sich daraus folgendes: Die Zahl Vier steht u. a. für die Elemente und 

alles Irdische. Die Zahl Sieben bildet sich aus der Verschmelzung der Vier mit der 

Drei, welche die Trinität und damit das Göttliche darstellt. Die Orgel bildet so ge-

sehen die Verbindung zwischen himmlischer und irdischer Sphäre, während der an 

der Decke angebrachte Strahlenkranz mit seiner Inschrift und seinem Zierrat (in der 

 
547 PRAETORIUS: De Organographia, S. 82. 



187 

 

Quersumme Neun, die Potenzierung der Drei) bereits ganz entrückt dem Göttlichen 

gewidmet ist. 

Die Bedeutung der Vier, als Zahl der Elemente, wird am Gehäuseschmuck aufge-

nommen. Im Bereich des Untergehäuses herrschen Wellen- und Muschelornamente 

(Abb. 189) vor. Diese stehen für das Wasser. Die Anbringung an dieser Stelle kann 

gleichzeitig als Hinweis auf die Entstehung der Orgel aus der antiken hydraulis 

betrachtet werden. Bei dieser Vorgängerin der Balgorgel befand sich ein wasserge-

fülltes Pumpengebläse im Sockel des Instruments. Die heute zum Teil verloren ge-

gangenen Blumen- und Blattschnitzereien (Abb. 161 und Abb. 196) sind dem Ele-

ment Erde zugeordnet. Die flammenartigen Flankenornamente der Orgel 

(Abb. 198), ihre züngelnden Kartuschen (Abb. 203 und Abb. 204) und Schleier-

bretter (Abb. 195 und Abb. 197) spielen auf das Feuer an, das auch als Symbol des 

Heiligen Geistes gilt. Die Luft wird durch die stürmisch bewegten Schnitzereien 

und die Engelsflügel (Abb. 191, Abb. 192, Abb. 202 und Abb. 204) dargestellt. 

Außerdem gilt auch hier, wie bei der Orgel in der St. Oswaldkirche ausführlich 

behandelt, dass auch der Spielwind besagtes Element symbolisiert. Hier wird wie-

der auf das Wirken des Heiligen Geistes verwiesen.  

Die den Kirchenraum beherrschende Engelsthematik (sechsflügelige Seraphim am 

Gewölbe, Engelskopfkonsolen am Übergang zu den Chor- und Langhausseiten-

wänden, Engelsdarstellungen am Altar und an der Kanzel, geflügelte Engelsköpfe 

an der Stuckdecke des Chores) wird im Gehäuseschmuck, allerdings in sehr redu-

zierter Form aufgenommen. Insgesamt dreimal wird die ornamentale Schnitzerei 

der Orgel in kleine Puttenflügel übergeleitet, zweimal am Untergehäuse zwischen 

den Füllungsrahmen (Abb. 191 und Abb. 192) und einmal an dem rechten Harfen-

feldaufsatz (Abb. 202). Daneben finden sich noch stilisierte Federn an der mittleren 

Kronwerkskartusche (Abb. 223) und die beiden dreiteiligen Flügel in den Flachfel-

dern neben dem Hauptwerksmittelturm (Abb. 204).  

Die Neungliederung des Hauptwerksprospekts, der sich aus der Potenzierung der 

Drei ergibt, verweist auf die Trinität und steht im barocken Orgelbau traditionell 

für die Engelschöre.548 Die 14 ist zahlensymbolisch eng mit König David 

verbunden. Dies ergibt sich aus der gematrischen Übertragung seines hebräischen 

 
548 WEIERMANN: Der süddeutsche Orgelprospekt des 17. und 18. Jahrhunderts, S. 100. Vgl. Kapitel 

VI.3.4. 



 188 

Namens. Außerdem wird nach Mt 1,17 Jesu Stammbaum in dreimal 14 Abschnitte 

unterteilt: Abraham bis König David, König David bis zur babylonischen 

Gefangenschaft, babylonische Gefangenschaft bis Christus. Die architektonische 

Gliederung der Orgel verweist also auf König David, den Urvater der christlichen 

Musiktradition und auf Jesus Christus selbst. Die Fünffachgliederung des 

Kronwerks kann in diesem Zusammenhang mit der Anzahl der Wundmale Jesu 

gesehen werden und gibt einen Hinweis auf das Erlösungswerk des Gottessohns. 549 

Wie durchdacht die Gestaltung der Späthorgel ist und mit welch subtilen Mitteln 

sie sich in die Dreieinigkeitskirche einfügt, zeigt eine genauere Betrachtung der 

Ornamentgestaltung. Insgesamt ist der schmückende Besatz des Werks im zeitli-

chen Kontext gesehen als sehr modern zu bezeichnen. Auf das noch bei der nur acht 

Jahre älteren Oswaldorgel verwendete Gitterwerk wird zugunsten von zurückhal-

tenden, reich bewegten, stark aufgefächerten und geschmackvoll wirkenden Roko-

koschnitzereien verzichtet. Rokokomuschelwerk wird im süddeutschen Orgelbau 

erst ab ca. 1755 allgemein üblich.550 In Regensburg ist die Dreieinigkeitskirchen-

orgel das einzige Instrument, das über derartig fortschrittliche Schleierbretter ver-

fügt. Die nur ein Jahr zuvor erbaute Brandenstein-Orgel in der Niedermünsterkirche 

(Abb. 36) zeigt sich sogar noch mit Bandelwerk verziert, das zu dieser Zeit schon 

seit mehr als zwanzig Jahren veraltet war. Auch die nachfolgenden Orgelwerke 

Regensburgs aus dem 18. Jahrhundert können in Bezug auf Transparenz und 

Eleganz nicht mit der Späth-Orgel in der Dreieinigkeitskirche konkurrieren. 

 
549 Durch die im Lauf der Geschichte der Dreieinigkeitskirchenorgel veränderte Aufstellung der 

Prospektpfeifen lassen sich heute leider keine weitergehenden zahlensymbolischen Überlegungen 

mehr hierzu anstellen. Morath führt in seinem Artikel in der Festschrift aus, die Gliederung (14 

Pfeifenfelder entsprächen der numerischen Zahl des Namens Bach nach dem Zahlenalphabet) 

verweise „bewusst oder unbewusst“ auf den Thomaskantor. Da Bach, wie bereits erwähnt, nie in 

Regensburg war und zur Zeit der Erbauung der Orgel auch keinen nachweislichen Einfluss auf die 

Musiktradition der freien Reichsstadt hatte, ist dies, sowie weitere seiner zahlensymbolischen 

Überlegungen wissenschaftlich nicht nachvollziehbar. Vgl. MORATH: „Eine neue „Königin“ für 

Regensburg“, S. 77. 

Auf alten Aufnahmen der Orgel (Abb. 162) zeigt sich der mittlere Rundturm des 

Hauptwerksprospekts noch mit sechs, statt mit heute sieben Pfeifen bestückt (vgl. Kapitel 

VI.4.3.2.2.). Ob es sich hier um eine Veränderung des 19. Jahrhunderts durch Strebel handelt, der 

den Prinzipal 8’ erneuerte oder ob es sich um die originale Pfeifenstellung Späths handelt ist leider 

nicht mehr nachvollziehbar. Die Wahl einer geraden Anzahl von Pfeifen an dieser prominenten 

Stelle ist ungewöhnlich. Der Orgelprospekt verfügte so nicht über eine materielle zentrale 

Spiegelachse, sondern entwickelte sich aus einem Leerraum heraus. Die Sechszahl würde hier auf 

die Seraphim verweisen, der Leerraum könnte als Sinnbild des letzten, immateriellen Tempels laut 

Offenbarung gelesen werden, wie im weiteren Text noch ausgeführt wird. 
550 BRENNINGER: Orgeln in Altbayern, S. 27. 



189 

 

Dennoch zeigen die Schnitzwerkformen der Späth-Orgel in fein abgestimmter und 

modifizierter Weise Anklänge an das über 120 Jahre zuvor entstandene Schnitz-

werk der Kirchenausstattung. Zeitgemäß angepasst treten hier wieder die typischen 

Knorpel- und Muschelornamente (Abb. 199 und Abb. 200) auf, die z. B. die Dor-

salien der Chorbestuhlung zieren (Abb. 177). Auch an der Decke der Kirche finden 

sich vegetabile Stuckaturen in Blatt- und Rosettenform (Abb. 165). So fügt sich das 

Werk stimmig in die vorgegebene Ausstattung der Kirche ein, ohne dabei überholt 

oder veraltet zu wirken. 

Die direkteste Verbindung bilden die profilierten Holzrippen am Rundturm des 

Kronwerks, die in den Gewölbeschmuck überleiten (Abb. 203). Das Orgelgehäuse 

scheint so mit den stuckierten Sternrippen der Segmenttonne zu verschmelzen. Das 

Instrument übernimmt die Mittlerrolle zwischen dem irdischen Bereich des Ge-

meinderaums und dem himmlischen des sternen- und engelsgeschmückten Him-

melsgewölbes. Dabei wird die strenge Linienführung der Stuckrippen zunächst auf-

genommen, bevor sie dann in weichere Volutenformen ausläuft und so das vorge-

gebene Thema moduliert und an die Gehäuseverhältnisse anpasst. Außerdem zeigt 

diese architektonische Verschmelzung die Verbindung der Orgel mit der musica 

coelestis.551 

Musikalische Anklänge finden sich im Kirchenbau in den bereits angesprochenen 

sechsflügeligen Engelsdarstellungen (Abb. 167) an der Decke. Sie erinnern an das 

dreifache „Sanctus“, den Archetyp der liturgischen Gottesverehrung nach Jesaja 

und in antithetischer Gegenüberstellung an die vier sechsfach geflügelten Wesen 

der Offenbarung. Außerdem nehmen die kleinen, stehenden Engelsfiguren am 

Schalldeckel der Kanzel (Abb. 173-175) mit ihren Blasinstrumenten auf die Musik 

Bezug. Die beiden Orte der Verkündigung – die Kanzel als verbale und die Orgel 

als nonverbale Stätte der frohen Botschaft – werden so durch ihren musikalisch 

inspirierten Zierrat optisch miteinander in Verbindung gebracht. 

Die Inschrift im Strahlenkranz an der Langhausdecke (Abb. 167) ist sinngebend für 

das Ausstattungsprogramm der Kirche und nicht nur als reine Zueignung zu be-

trachten. Mit der Dreieinigkeitskirche wurde ein neuer Tempel für die Heilige Drei-

faltigkeit errichtet. Dabei wurden Elemente des von König Salomo gebauten Tem-

 
551 Vgl. Kapitel III.4. 



 190 

pels in Jerusalem, wie sie im Alten Testament beschrieben werden, in die Dekora-

tion übernommen (1. Kön 6 und 2. Chr 3). Die Auszierung mit Blatt- und Blumen-

werk, die Verwendung von Vergoldungen, sowie die Engelsdarstellungen, beson-

ders die beiden sechsflügeligen Engel an der Decke, dürfen als Reminiszenz an den 

ersten Tempel betrachtet werden. Da es sich jedoch bei der Dreieinigkeitskirche um 

einen neuen Tempel handelt, wurde das Programm um das Heilsgeschehen Christi 

erweitert. So sind am Altar (Abb. 171) Abbildungen der beiden von Jesus 

eingesetzten Sakramente dargestellt. Die eschatologische Ausrichtung, vertreten 

u. a. durch die Engelsfigur am Altar, erklärt sich in dem Hinweis auf den letzten, 

immateriellen und endgültigen Tempel der Offenbarung des Johannes (Offb 21,22). 

Schon im Textblatt (Anlage II.3.) zur Einweihung der Orgel in St. Oswald findet 

sich folgender Arientext:  

„Wie lieblich HERR! ist deine Wohnung, Wo man dich in der 

Stille preißt! Hier macht man sich zu jenen Liedern, O du erwürg-

tes Lamm! geschickt, Wo dich die Schaar von deinen Brüdern Auf 

deinem Sieges-Thron erblickt. Hier ist der Vorschmack der Be-

lohnung, Die uns dein theures Wort verheißt.“ 552  

Die inhaltliche Verbindung von Gottes Tempel, Jesu Heilsgeschehen und Orgel 

entsprach demzufolge dem gängigen Verständnis der protestantischen Gemeinde 

Regensburgs. Sämtliche Motive finden sich auch im Gehäuseschmuck der Orgel 

wieder. Interessanterweise wird neben König David in der Barockzeit auch König 

Salomo, der Erbauer des ersten Tempels, als Erfinder der Orgel vermutet, wie bei 

Praetorius nachgelesen werden kann: 

„Sintemahl Salomon / als ein hochweiser König ohn allen 

zweiffel selbsten der fürnembste / hocherfahrnester Orgelmacher 

/ Inventor vnd Angeber solches herrlichen künstlichsten Instru-

ments wird gewesen seyn.“553 

Die Aufstellung der Orgel auf einer eigenen Empore im Westen der Kirche in einer 

Achse mit dem Hauptaltar ist für die damalige Zeit typisch und fügt das Instrument 

so als Erweiterung in die Reihe der Prinzipalstücke des Sakralraums ein. Auch in 

seiner annähernd rein ornamentalen Gestaltung gelingt es dem Instrument durch 

 
552 LKAR (Archivnr. 255): Kirchliche Bauten und Bauwesen, Reparatur der Orgel in der 

St. Oswaldkirche, Textblatt, Musikalische Werke, welche an dem dritten H. Weihnachts-Feyertage, 

da nehmlich die bey St. Oswald neu-erbaute schöne Orgel das erste Mal gespielet wird, sollen 

aufgeführet werden. 
553 PRAETORIUS: De Organographia, S. 84. 



191 

 

seine harmonischen Proportionen und seine fein modulierten Ornamente theologi-

sche Inhalte zu transportieren und so den Stellenwert der Musik im christlichen 

Gottesdienst zu versinnbildlichen. 

VI.5. Vergleich der beiden Gehäuse 

Ein Hauptunterschied zwischen den beiden Instrumenten in der St. Oswaldkirche 

(Abb. 88) und der Dreieinigkeitskirche (Abb. 186) ergibt sich aus der unterschied-

lichen Größe der Orgeln. Das Werk in der Dreieinigkeitskirche war ursprünglich 

um acht klingende Register umfangreicher disponiert als das in der Oswaldkirche. 

Sein Hauptwerksprospekt wurde auf 16’-Basis554 angelegt, die überzähligen Stim-

men sind zum Teil in einem aufgesetzten Kronwerk untergebracht, wodurch sich 

hier zusätzliche Gliederungselemente im Gehäuseaufbau ergeben. Die Oswaldorgel 

steht auf 8’-Basis, im Gesicht steht der Hauptwerksprinzipal. Von den Pedal-

registern eignete sich als einziges offenes Metallregister allein das Basset 4’ für die 

Übernahme in die Prospektfelder. Es bestückt die äußersten, doppelgeschossigen 

Pfeifenfelder der Orgel.  

Ein Vergleich der beiden Dispositionen erweist sich aus heutiger Sicht schwierig, 

da die Registeraufstellung der Dreieinigkeitskirche lediglich aufgrund der 13 Jahre 

nach der Errichtung des Werkes veröffentlichten Aufzeichnungen von Johann 

Ulrich Sponsel555 überliefert ist und es sich bei der Orgel der St. Oswaldkirche teil-

weise um eine Rekonstruktion handelt, die auf dem historischen Pfeifenbestand so-

wie auf verschiedenen Archivalien und Quellen basiert.556 Auffällig ist jedoch bei 

beiden Instrumenten die Häufung der Register in 8’-Lage, die bereits auf die Orgel-

bautradition des 19. Jahrhunderts verweist. 

Formal gleicht sich der Aufbau der beiden Instrumente. Beide haben ein im Bezug 

zum Hauptwerksprospekt schmäleres Untergehäuse, das durch vier Füllungen (je 

zwei rechts bzw. links neben der mittig eingelassenen Spielnische) akzentuiert 

wird. Ihr flächig wirkender Hauptwerksprospekt ist neungliedrig. Der Übergang 

vom Unter- zum Obergehäuse wird durch Voluten kaschiert. Seitlich angebrachte 

 
554 In der Barockzeit stand die Regula primaria 16’ im Prospekt. Heute befindet sich hier der 

Principal 16’ aus dem 19. Jahrhundert. 
555 SPONSEL: Orgelhistorie, S. 155 f. 
556 THEOBALD: Die Restaurierung der Frantz Jacob Späth-Orgel von 1750, S. 24 f. 



 192 

Flankenornamente modulieren optisch den Übergang vom Gehäuse zum Kirchen-

raum. Die stark ausgebildeten Gesimse beider Orgeln sind kräftig bewegt, mit steil 

abfallenden Harfenfeldern. Der äußerste Punkt des Gehäuses wird nach oben hin 

durch je einen Schnitzwerkaufsatz – bei der Oswaldkirche durch eine blumenge-

füllte Vase und bei der Dreieinigkeitskirche durch eine kartuschenartige Rocaille – 

betont. 

Auffälliger als die Gemeinsamkeiten erscheinen die Unterschiede beider Instru-

mente. Bei der Oswaldorgel tritt das dem II. Manual zugeordnete Oberwerk optisch 

nicht in Erscheinung, während es bei der Dreieinigkeitskirchenorgel als Kronwerk 

prominent als eigener, fünfteiliger Gehäuseaufsatz auf dem Hauptwerksprospekt 

thront. 

Bei der kleineren Orgel wurde auf eine Verwendung von Rundtürmen verzichtet, 

sodass hier ein flächigerer Gesamteindruck erzielt wird. Der Prospekt greift so 

kaum in den Raum ein, er wird in der Mittelachse sogar durch ein leicht konkav 

nach innen schwingendes Pfeifenfeld zurückgenommen. Obwohl auch auf Breiten-

wirkung gearbeitet, zeigt sich das Gesicht der größeren Orgel durch den Einsatz 

von Rundtürmen stärker strukturiert. Das die einzelnen Pfeifenfelder verklam-

mernde obere Gesims verläuft nicht wie bei der Oswaldorgel als durchgängiges 

Band. Die Niveauunterschiede zwischen den einzelnen Hauptgliederungselemen-

ten – Harfenfeldern und Rundtürmen – werden hier durch schmalere, profilierte 

Gesimsausläufer überspielt. Das Pfeifenfeld in der Mittelachse greift, im Gegensatz 

zur Oswaldorgel als Rundturm gestaltet, konvex in den Raum ein. Auch fällt das 

Gehäuse der älteren Orgel zur Mitte hin ab, während das der jüngeren nach einem 

Abschwung wieder an Höhe zunimmt. Diese Tendenz wird durch den Kronwerks-

aufsatz, der den Mittelteil des Prospektbereichs verdoppelt, noch verstärkt.  

In ihrer Kolorierung nehmen beide Orgelwerke auf den Sakralraum Bezug. Auf 

eine Marmorierung der Gehäuseoberfläche wurde jeweils verzichtet, was nicht ver-

wunderlich ist, da beide Kirchen über aus Holz gefertigte Altäre verfügen, die eben-

falls keine Marmorimitationsmalerei aufweisen. Der festliche Charakter der Innen-

ausstattung der ehemaligen Spitalkirche wird durch den monochrom weißen An-

strich des Gehäuses der Orgel, der die Farbe der Stuckaturen aufnimmt, verstärkt. 

Die vergoldeten Schnitzereien bilden Parallelen zu den Verzierungen der Prinzipal-

stücke. Bei der Orgel der Dreieinigkeitskirche ist der originale Eindruck heute 



193 

 

durch die fehlende Farbfassung verändert. Die ursprüngliche Kolorierung in Weiß 

und Gold dürfte eine optische Gewichtung zur Langhausdecke verursacht haben, 

wodurch das Instrument ein transzendenteres und leichteres Erscheinungsbild hatte. 

Augenscheinlich bei beiden Orgeln ist der harmonisch wirkende architektonische 

Aufbau beider Gehäuse. Im Hauptwerk ergibt sich jeweils annähernd ein goldener 

Schnitt in Korrelation von Breite und Höhe. Die Orgeln wirken so trotz ihrer Di-

mensionierung gut ausbalanciert. 

Der größte Unterschied zwischen den beiden vorgestellten Instrumenten liegt in der 

abweichenden Behandlung des figürlichen und ornamentalen Schmucks. Die nur 

acht Jahre nach der Oswaldorgel entstandene Dreieinigkeitskirchenorgel verzichtet 

vollständig auf figürliche Darstellungen. Bis auf die in der Beschreibung des In-

struments bereits angesprochenen Engelsflügelschnitzereien verfügt sie nur über 

ornamentale, geringfügig durch vegetabile Elemente bereicherte Verzierungen. Die 

Wirkung der Oswaldorgel hingegen beruht zum großen Teil auf der reichhaltigen 

Bestückung mit lebensgroßen Holzskulpturen. 

Auch die Behandlung und Ausformung der Ornamentbänder, Flankenornamente 

und Schleierbretter wird auf unterschiedliche Weise gehandhabt. Bei der Oswald-

orgel treten sie dominanter und präsenter auf als bei der Dreieinigkeitskirchenorgel, 

bei welcher der Zierrat auffällig sparsam für diese Zeit eingesetzt wird. So werden 

bei ersterer z. B. die Lisenen des Pfeifenprospekts vollständig mit Schnitzwerk ver-

blendet, während bei letzterer lediglich einzelne kleinteilige Ornamente aufgesetzt 

sind. Dabei ist aber zu bedenken, dass Teile der Originalverzierungen der Drei-

einigkeitskirchenorgel verschollen sind. Die flammenartigen Lisenenkapitelle der 

Oswaldkirchenorgel scheinen bei der Dreieinigkeitskirchenorgel an die Basen 

heruntergerutscht zu sein (Abb. 103 und Abb. 194). 

Auch die Schleierbretter der Orgel in der Dreieinigkeitskirche sind auf ein Mini-

mum reduziert. Über den längsten Pfeifen der seitlichen Harfenfelder erscheinen 

sie nur noch als schmale, ausgefranst wirkende Schnitzwerkbänder (Abb. 198). Die 

auffällig eng stehenden, fast den gesamten Raum der Pfeifenfelder ausfüllenden 

Pfeifen kommen dieser Entwicklung entgegen. Auf Gitterwerk (Abb. 100), wie es 

bei der Oswaldkirchenorgel noch zu finden ist, wird hier vollständig verzichtet. Die 

Ornamentik der Dreieinigkeitskirchenorgel ist insgesamt wesentlich feinteiliger als 



 194 

bei dem älteren Vergleichsbeispiel. Mit ihren flammenartig züngelnden Rocaille-

schnitzereien wirkt sie trotz der Monumentalität des Orgelwerkes in ihrer Abstrak-

tion moderner und eleganter als die Oswaldorgel. Auffällig ist, dass die Rocaille 

der Oswaldorgel im Gegensatz zu der der Dreieinigkeitskirche nicht spiegelsym-

metrisch zur Mittelachse hin ausgerichtet ist. Bei letzterer finden sich lediglich Ab-

weichungen in der Ausführung der Kartuschen. Der Leichtigkeit der beschriebenen 

Schnitzereien stehen diese teilweise großformatigen, gravitätischen Kartuschen-

aufsätze kontrapunktisch gegenüber. Trotz der stärker gegliederten Pfeifenfelder 

wirkt der Prospekt der Dreieinigkeitskirchenorgel durch den Verzicht auf doppel-

geschossige Felder in sich einheitlicher und harmonischer. 

Die unterschiedliche Wirkung des Zierrats der beiden eigentlich in direkter zeitli-

cher Nähe zueinander entstandenen Instrumente könnte durch die Arbeiten ver-

schiedener Bildschnitzer zu erklären sein. Denkbar ist auch ein unterschiedliches 

theologisches Verständnis der zur Erbauungszeit amtierenden Superintendenten. 

Selbstverständlich ist auch zu berücksichtigen, dass die beiden Kirchenräume 

jeweils eigene Anforderungen an die ästhetische Gestaltung der Orgelwerke 

stellten.  

Beide Instrumente sind herausragende Beispiele süddeutscher Orgelbaukunst. Die 

perfekte Integration in den Sakralraum lassen sie zu einem wichtigen Bestandteil 

der Innenausstattung werden, der die Wirkung der eigentlichen Prinzipalstücke an 

Kunstfertigkeit noch zu übertreffen vermag. 

VI.6. Einordnung der beiden Werke in die Regensburger Orgellandschaft des 

18. Jahrhunderts 

Im Folgenden sollen die beiden Orgelwerke Späths in den regionalen Kontext ein-

geordnet werden. Dazu werden die in Kapitel IV vorgestellten noch vorhandenen 

bzw. bekannten, barocken Instrumente aus Regensburg, Prüfening und Stadtamhof 

herangezogen. 

Die architektonisch stark gegliederte, flachfeldrige Orgelprospektgestaltung des 

17. Jahrhunderts, wie sie noch die Werke in St. Georg (Abb. 33) und St. Emmeram 

(Abb. 31) aufweisen, wird im ersten Drittel des 18. Jahrhunderts von Brandenstein 

bereits zugunsten einer bewegteren, mehr in die Breite ausgelegten Anlage der 

Orgelschauseite aufgegeben. Hierfür ist das Werk in der Dominikanerkirche 



195 

 

(Abb. 34) richtungsweisend. Fischer und Wohnhaas äußern sich dazu 

folgendermaßen: 

 „Der Prospekt zeigt nun erstmals in Ansätzen die Brandenstein-

Form. Wegen des gewaltigen gotischen Maßwerkfensters im Hin-

tergrund mußte die Mitte niedrig gehalten werden. Die drei klei-

nen Felder sind deshalb von je drei nach außen ansteigenden 

Pfeifengruppen eingerahmt, wobei die Gesimsverkröpfungen, die 

steilen Harfengesimse und der Zusammenhang der Gesimszone 

schon typisch für den Meister sind. Die schräg gestellten Außen-

lisenen sind mehr Oberpfälzer Eigenart. Der Dominikaner-Pros-

pekt ist also ein wichtiges Beispiel in der Entwicklungslinie des 

Brandenstein-Prospekts. Der Vorbildcharakter des Prospekts 

wird auch dadurch deutlich, daß die 20 bis 30 Jahre jüngeren 

Prospekte in der Dreieinigkeitskirche und in St. Oswald zu Re-

gensburg davon beeinflußt sind, obwohl sie von einem anderen 

Orgelbauer stammen.“557 

Die Abkehr von der Verwendung von Flachfeldern und die bewegte Gesims-

gestaltung hatten mit Sicherheit direkten Einfluss auf die Entwürfe Späths.558 Die-

ser geht bei seinen ausgeführten Projekten allerdings noch einen Schritt weiter, in-

dem er vollständig auf die flankierenden Säulen verzichtet. Dadurch wirken die Or-

geln weniger von dem sie umgebenden Raum abgesetzt. Trotz des Fehlens dieser 

stark vertikal gliedernden Elemente zeigen sich die protestantischen Orgeln in ihren 

Proportionen harmonischer und stimmiger als die Orgel in der Bettelordenskirche. 

Bemerkenswert ist im Zusammenhang mit dem Werk in der Dominikanerkirche 

auch die Rücksichtnahme auf das hinter der Orgel befindliche Maßwerkfenster. 

Späth macht sich diesen Effekt der rückwärtigen Beleuchtung in noch höherem 

Maß zu eigen als Brandenstein, indem er den Lichteinfall durch den Strahlenkranz 

mit Heilig-Geist-Taube bei der Orgel in St. Oswald (Abb. 88) künstlerisch über-

formt. Seine Orgel ist dem Fenster nicht nur vorgestellt, sondern sie gestaltet, inte-

griert und verstärkt die vorhandene architektonische Situation durch ihren Figuren-

schmuck. Die Lichtquelle wird so zum zentralen Bestandteil der Gehäusekomposi-

tion. 

 
557 FISCHER, Hermann und WOHNHAAS, Theodor: Der Orgelmacher Johann Konrad Brandenstein, 

in: Jahrbuch für fränkische Landesforschung, Zentralinstitut für fränkische Landeskunde und 

allgemeine Regionalforschung an der Universität Erlangen (Hrsg.), S. 87-110, 

Neustadt (Aisch) 1979, S. 92 f. 
558 Diese Entwicklung ist auch bemerkenswert, wenn man die ausgeführten Orgelgehäuse im 

Vergleich zu dem etwa zur gleichen Zeit wie die Dominikanerkirchenorgel entstandenen 

Prospektentwurf aus dem Historischen Museum Regensburg betrachtet (Abb. 28). 



 196 

Ein weiteres Beispiel für die besondere Berücksichtigung der Lichtverhältnisse bei 

der Gestaltung des Orgelprospekts stellt die Orgel in St. Andreas (Abb. 37) – vor 

der Schließung der Segmentbögen durch Pfeifenfelder559 – dar. Doch auch dieses 

Instrument reicht nicht an die Originalität der Beleuchtungsgestaltung der Oswald-

orgel heran. 

Bei seinen übrigen in Regensburg bekannten Gehäusen in St. Johann (Zuschrei-

bung) (Abb. 35), in der Obermünster- und in der Niedermünsterkirche (Abb. 40 und 

Abb. 36) wendet Brandenstein in der Folge ein wiederkehrendes Gliederungs-

schema an, das sich aus einem mittleren Rundturm und begleitenden Spitztürmen 

zusammensetzt. Dieses Kompositionsschema variiert er je nach Größe des Instru-

ments und nach den Anfordernissen des Kirchenraums durch hinzugefügte Pfeifen- 

oder Harfenfelder. 

Die Tendenz zur strukturierteren Gestaltung der Orgelfassade durch Türme zeigt 

sich auch bei der Orgel in der Dreieinigkeitskirche (Abb. 184), hier allerdings ab-

gemildert durch die reine Verwendung von Rundtürmen und die elegante Linien-

führung des verklammernden Hauptwerksgesimses. 

Die 1744 erbaute, heute leider zerstörte Orgel der Obermünsterkirche (Abb. 40) ist 

in ihrem architektonischen Aufbau dem Werk in der Dreieinigkeitskirche am ähn-

lichsten. Lässt man die Egedacher-Orgeln des 17. Jahrhunderts außer Acht, handelt 

es sich bei diesen beiden Instrumenten um die im Behandlungszeitraum der Arbeit 

einzigen Orgeln mit aufgesetztem Oberwerksgehäuse. Dieses ist bei der 14 Jahre 

älteren Orgel noch einteilig, bei der größer dimensionierten, jüngeren fünfteilig. 

Beide haben auch steile, seitliche Harfenfelder. Im Zierrat zeigt sich eine Parallele 

in den seitlich vom Oberwerk auf das Hauptwerk herabhängenden Girlanden. Diese 

sind bei der Dreieinigkeitskirchenorgel leider verschollen. Vergleicht man alte Auf-

nahmen der beiden Gehäuse (Abb. 40 und Abb. 162) ist zu erkennen, dass das 

Blumenschnitzwerk der Späth-Orgel filigraner ausgeführt war als das der Branden-

stein-Orgel. Die Aufgabe war bei beiden Instrumenten dieselbe: eine organische 

Verbindung der verschiedenen Gehäuseteile. 

Sieben Jahre nach dem Bau der Oswaldorgel datiert die Brandenstein-Orgel in der 

Niedermünsterkirche (Abb. 36). Auch wenn hier der Stadtamhofer Meister in der 

Fassadengestaltung bereits, wie oben beschrieben, andere Wege einschlägt, ist doch 

 
559 Vgl. Kapitel IV.6. 



197 

 

deutlich die Adaption des figürlichen Schmucks in Form des paukenden Puttos und 

der beiden Trompetenengel zu erkennen. Späth greift im Gegenzug bei der im da-

rauffolgenden Jahr eingeweihten Orgel der Dreieinigkeitskirche das muschel-

förmige Ornament unter dem Hauptwerksrundturm oberhalb der Spielnische auf 

(Abb. 189).  

Ganz anders verhält es sich hingegen im Hinblick auf das 1731 unter Brandenstein 

veränderte Gehäuse der Orgel in St. Emmeram (Abb. 31). Die Weltkugel mit dem 

Schriftband, das eine Zeile aus dem „Te Deum“ zitiert, ist der Tradition verpflichtet 

und bezieht sich nicht mehr allein auf die biblischen Quellen. Das „Te Deum“ wird 

nach christlicher Anschauung Augustinus und Ambrosius zugeschrieben, die es 

während der Taufe des Augustinus aus göttlicher Eingebung heraus frei respondie-

rend gesungen haben sollen. Ambrosius soll in der abendländischen Kirche das 

wechselseitige Singen eingeführt haben.560 In St. Emmeram wird der Schwerpunkt 

durch den Zierrat auf die Teilhabe der Gemeinde am Gotteslob gelegt. Die 

Weltkugel steht im Gegensatz zu der das Göttliche symbolisierenden Sonne am 

Gehäuse der Oswaldorgel (Abb. 116). Hier ist die Mitwirkung am Gotteslob durch 

das aktive Musizieren der Gläubigen im Gottesdienst gegeben. Sie wird also nicht 

künstlerisch dargestellt. 

Eine Ausnahme stellt die farbliche Behandlung der Instrumente in den protestanti-

schen Kirchen der freien Reichsstadt im Vergleich zu ihren katholischen Schwes-

tern dar. Beide Orgeln waren in Weiß und Gold gefasst, während die Ver-

gleichsinstrumente des 18. Jahrhunderts Marmorimitationsmalereien aufweisen. 

Herauszuheben ist auch die ungewöhnliche, fast vollständig ornamentale Gestal-

tung der Orgel in der Dreieinigkeitskirche. 

Die Orgeln für die evangelischen Kirchen stellen mit ihren ausgebauten Pedalen 

eine Besonderheit für den süddeutschen, katholisch geprägten Raum dar, die sich 

aus der liturgischen Verwendung der Instrumente erklären lässt. Im protestanti-

schen Ritus wurde mehr Wert auf das Literaturspiel gelegt, deshalb musste das Pe-

dal einen größeren Tonumfang und mehr Klangfarben aufweisen. 

Vergleicht man die optische Gestaltung der barocken Instrumente Regensburgs mit-

einander fällt auf, dass sich in der Analyse derselben herausstellt, dass die Orgeln 

 
560 HAHN, Gerhard und HENKYS, Jürgen: Liederkunde zum Evangelischen Gesangbuch, Heft 6/7, 

Bd. 3, Göttingen 2003, S. 108. 



 198 

Späths über ein abgestimmtes theologisches Konzept verfügen. Dieses verbindet 

historische Eigenschaften der Orgel, technische Besonderheiten und theologische 

Überlegungen mit Aussagen aus der Heiligen Schrift. Verschiedene Elemente wer-

den zu einem großen Ganzen verbunden. Der qualitätvolle Schmuck der katholi-

schen Instrumente wirkt im Gegenzug zwar optisch ansprechend, aber weit weniger 

von inhaltlicher Bedeutung. Hier zeigt sich eine eher additive Verwendung über-

lieferter Dekorationsformen. 

Abschließend ist zu bemerken, dass sich die Werke Späths sowohl nahtlos als auch 

eigenständig in die barocke Orgellandschaft Regensburgs einfügen. 

  



199 

 

VII. ZUSAMMENFASSUNG 

Bis in unsere Tage hat die Orgel nichts von ihrer Faszination eingebüßt. Seit 2016 

beschäftigt sich der Lehrstuhl für Musikwissenschaft der Universität Regensburg 

mit dem DFG-Projekt „Orgelpredigt“ zur Katalogisierung, Texterfassung und Aus-

wertung deutscher Orgelpredigtdrucke zwischen 1600 und 1800.561 2017 wurde das 

Instrument zum immateriellen Kulturerbe der UNESCO erklärt. Prof. Dr. Christoph 

Wulf, Vizepräsident der Deutschen UNESCO-Kommission, äußerte sich dazu u. a. 

begründend: „Jede Orgel ist ein Unikat, weil sie einzig für den architektonischen 

Raum erbaut wird, in dem sie erklingen soll."562 2021 wurde die Orgel zudem vom 

Deutschen Musikrat zum Instrument des Jahres gekürt. 

Heute werden allerdings häufig die handwerklichen Vorzüge des Instruments in den 

Vordergrund gestellt. Die Orgel wird so z. B. einseitig aufgrund ihrer technischen 

Besonderheiten als „größte Domorgel der Welt“ (Passauer Dom) oder „größte 

freihängende Orgel der Welt“ (Regensburger Dom) gefeiert. Die theologischen und 

historischen Inhalte der Werke scheinen in den Hintergrund zu treten bzw. aus dem 

Allgemeinwissen zu verschwinden. Dies ist als ein Rückschritt zu der frühen 

antiken Sichtweise zu werten, die allerdings die in der Folgezeit über Jahrhunderte 

gewachsene kulturelle Bedeutung, die dem Instrument zukommen sollte, noch nicht 

vorhersehen konnte. In ihrer Geschichte hat sich die Orgel zum zentralen Musikin-

strument des christlichen Ritus entwickelt. Die einzelnen Schritte dieser Entwick-

lung haben dem Instrument symbolische Bedeutungsebenen hinzugefügt, die in die 

christliche Tradition aufgenommen wurden und sich letztendlich auch in seiner äu-

ßeren Gestaltung manifestierten. Gerade die Zeit des Barocks kann als Höhepunkt 

dieser künstlerischen Entwicklung gesehen werden. Wie bereits oben in der 

Stellungnahme des Vizepräsidenten der deutschen UNESCO-Kommission 

anklingt, müssen bei der Betrachtung der Orgel die gleichen Parameter angelegt 

werden, wie bei der Betrachtung der Kirchenräume.  

Die beiden von Franz Jacob Späth erbauten Instrumente für die St. Oswaldkirche 

und die Dreieinigkeitskirche Regensburg stellen hier gute Exempel dar. Sie nehmen 

 
561 DFG-Projekt „Orgelpredigt“: Digitale Edition, https://orgelpredigt.ur.de/E110003 (Version 1.00 

vom 31. Januar 2020) DOI:  10.5283/orgelpr.portal (eingesehen am 03. April 2023). 
562 Deutsche UNESCO-Kommission: Orgelbau und Orgelmusik als Immaterielles Kulturerbe der 

Menschheit anerkannt.  

https://www.unesco.de/kultur-und-natur/immaterielles-kulturerbe/immaterielles-kulturerbe-

weltweit/orgelbau-und-orgelmusik (eingesehen am 9. Februar 2023). 

https://doi.org/10.5283/orgelpr.portal
https://www.unesco.de/kultur-und-natur/immaterielles-kulturerbe/immaterielles-kulturerbe-weltweit/orgelbau-und-orgelmusik
https://www.unesco.de/kultur-und-natur/immaterielles-kulturerbe/immaterielles-kulturerbe-weltweit/orgelbau-und-orgelmusik


 200 

innerhalb des Orgelbaus eine doppelte Sonderstellung ein. Es handelt bei sich bei 

ihnen einerseits um das abgeschlossene orgelbauliche Oeuvre eines bedeutenden 

Instrumentenmachers und andererseits um seltene Beispiele protestantischer, baro-

cker Orgelbaukunst im weitgehend katholisch geprägten süddeutschen Orgelbau. 

Der auf Luther zurückzuführenden Wertschätzung der gottesdienstlichen Musik 

wird so nicht nur durch ihre technische Ausfertigung, welche den liturgischen An-

forderungen der evangelischen Kirchenmusik genügen sollte, Rechnung getragen, 

sondern gerade auch durch die Visualisierung derselben in ihrer künstlerischen Ge-

staltung. Dabei ist es unumgänglich die Kirchenräume, für welche die Werke ge-

schaffen wurden, in die Betrachtung einzubeziehen. Die unterschiedlichen Sakral-

räume stehen im direkten Zusammenhang mit dem architektonischen Aufbau und 

mit der Ausfertigung des figürlichen und ornamentalen Schmucks der Instrumente.  

Die St. Oswaldkirche wurde als ursprünglich gotische Stiftskirche von den Protes-

tanten übernommen, erweitert und ausgestaltet. Dabei wurde auf die vorgefundene 

Bausubstanz Rücksicht genommen. In ihrer Ausstattung übernimmt sie die For-

menfreude katholischer Kirchenbauten des Barock, transportiert aber inhaltlich ein-

deutig lutherische Glaubensinhalte. Thema ist die Heilige Schrift, die in ihrer Ge-

genüberstellung von Altem und Neuem Testament bildlich dargestellt wird. Da die 

Kirche auch für den Katechismusunterricht genutzt wurde, ist es nicht verwunder-

lich, dass auch am Orgelprospekt in Entsprechung des Bildprogramms die theolo-

gische Bedeutung des Instruments optisch ausführlich dargestellt wurde. Die Mo-

tivauswahl lässt sich ebenfalls eindeutig auf biblische Quellen zurückführen. Die 

reformatorischen Grundsätze „sola scriptura“ und „soli deo gloria“ vereinen sich 

augenfällig in der Prospektgestaltung. 

Bei der Dreieinigkeitskirche handelt es sich um einen der frühesten protestanti-

schen, barocken Sakralbauten Süddeutschlands. Anders als bei den übrigen evan-

gelischen Kirchen der freien Reichsstadt musste hier nicht auf einen vorgefundenen 

architektonischen Befund Rücksicht genommen werden. Als Neubau konnten in ihr 

die Vorstellungen von und die Anforderungen an einen idealen protestantischen 

Kirchenraum verwirklicht werden. Im Dreißigjährigen Krieg entstanden, wurde sie 

zum Zeichen evangelischen Selbstverständnisses im katholisch geprägten Umland. 

Der Saalbau mit seinen umlaufenden Emporen ermöglicht den Gläubigen nicht nur 

die bestmögliche Sicht auf das gottesdienstliche Geschehen, sondern ist auch akus-



201 

 

tisch so angelegt, dass das gepredigte und musizierte Wort optimal verstanden wer-

den kann. Der eigentlich schlichte, im Außenbau trutzig wirkende Kirchenraum 

verfügt im segmenttonnenüberwölbten Innenraum über ein ikonographisches Pro-

gramm, das von alttestamentarischen Überlieferungen, vom evangelischen Sakra-

mentsverständnis und eschatologischen Motiven bestimmt wird. Ein wiederkehren-

des Darstellungselement sind die zahlreichen Engelsdarstellungen. Dem schon im 

Kirchenbau angelegten Fortschritts- und Repräsentationsgedanken wird auch bei 

der erst nachträglich entstandenen Orgel durch ihre Größe und ihre neuartige Ge-

staltung Rechnung getragen. Die für damalige Zeit hohe Registerzahl spiegelt die 

reichhaltige Musiktradition der evangelischen Gemeinde Regensburgs wider. Der 

Verzicht auf figürlichen Schmuck zeigt eine für die Mitte des 18. Jahrhunderts bei 

süddeutschen Kirchenorgeln dieser Größenordnung ungewöhnliche Vorgehens-

weise. Dennoch lassen sich in ihrer architektonischen und ornamentalen Ausfor-

mung formale und inhaltliche Parallelen zum Sakralraum erkennen. Leider sind 

durch die veränderte Farbfassung der Dreieinigkeitskirchenorgel hier mehrere Be-

zugspunkte verloren gegangen.  

Die Orgel ist durch ihre praktische Verwendung als Musikinstrument und durch 

ihren technischen Aufbau, der keinen strengen Regeln unterworfen ist, von Umbau-

ten oder sogar Zerstörung bedroht. Das Instrument wird musikalisch oft dem jewei-

ligen Zeitgeschmack angepasst, seine über die Jahre auftretenden Schäden oder 

Mängel repariert oder vermeintlich verbessert. Dieses Schicksal teilen auch die be-

schriebenen Orgelwerke Franz Jacob Späths. Immerhin ist die Orgel in der 

St. Oswaldkirche auch im Spielwerk noch in großen Teilen erhalten. Sie ist somit 

die einzige barocke Kirchendenkmalorgel Regensburgs. Von der Orgel in der Drei-

einigkeitskirche existieren von der ursprünglichen Substanz lediglich das denkmal-

geschützte Gehäuse, sowie einige Prospektpfeifen. Die auf Langlebigkeit konzi-

pierten Instrumente verfügen über eine teilweise jahrhundertelange Baugeschichte. 

Für die vorgestellten Werke konnte diese anhand des verfügbaren Quellenmaterials 

dokumentiert werden, sodass bei zukünftigen Restaurierungen darauf zurückgegrif-

fen werden kann. Bei der Dreieinigkeitskirchenorgel hat sich gezeigt, dass Teile des 

originalen Zierrats verschollen sind. Deshalb erfolgte in diesem Rahmen auch eine 

möglichst genaue, durch Bildmaterial ergänzte Beschreibung. Da es sich bei Franz 

Jacob Späth auch um einen bedeutenden Klavierbauer des 18. Jahrhunderts handelt, 



 202 

dessen Orgelwerke bisher allerdings kaum Beachtung fanden, kann hier 

instrumentenkundlich und musikwissenschaftlich eine Lücke geschlossen werden.  

Kunstgeschichtlich besonders ergiebig war die Beschäftigung mit dem ikonogra-

phischen und symbolischen Gehalt der Orgelprospekte. Die Wahl eines kleinen or-

gelbaulichen Oeuvres erlaubte hier die intensive und genaue Analyse der behandel-

ten Instrumente, eine Aufgabenstellung, die in der kunsthistorischen Praxis bisher 

nur wenig berücksichtigt wird. Weitergehende Forschungen wären hier wünschens-

wert. Dabei war neben der Untersuchung des vorhandenen Befundes des jeweiligen 

Orgelwerks auch der allgemeingültige Sinngehalt des Instruments von Bedeutung. 

Wie sehr dieser im Wissen der Zeit noch vorhanden, verständlich und selbstver-

ständlich war, wurde durch Beispiele aus Kunst, Literatur und anhand von Quellen-

texten aufgezeigt. 

Auch aus der Mitte des 20. Jahrhunderts lassen sich noch kirchliche Verordnungen 

finden, die diese herausragende Stellung der Orgel bekräftigen. So heißt es z. B. in 

den 1951 auf der Kirchenbautagung der Evangelisch-Lutherischen Kirche vorge-

legten Rummelsberger Grundsätzen, dass die Orgel im lutherischen Gottesdienst 

eine „dem Altardienst korrespondierende Funktion“ hat. Weiter wird vermerkt:  

„Immer aber sollte die Orgel und ihr Spiel in lebendiger Bezie-

hung zur Verkündigung des Wortes Gottes stehen. […] Die äu-

ßere Gestaltung der Orgel muß ihrer Bedeutung für den Gottes-

dienst entsprechen. Ein Orgelprospekt ist im allgemeinen gebo-

ten. Er soll in seinem Aufbau dem Umfang und der Werkanord-

nung der Orgel entsprechen und darf nicht unter Zuhilfenahme 

stummer Pfeifen Register vortäuschen.“ 563 

Auf katholischer Seite formuliert das zweite Vatikanische Konzil wenig später: 

„Die Pfeifenorgel soll in der lateinischen Kirche als traditionel-

les Musikinstrument in hohen Ehren gehalten werden, denn ihr 

Klang vermag den Glanz der kirchlichen Zeremonien wunderbar 

zu steigern und die Herzen mächtig zu Gott und zum Himmel em-

porzuheben.“564 

 
563 Zweite Evangelische Kirchenbautagung Rummelsberg 1951: Grundsätze für die Gestaltung des 

gottesdienstlichen Raumes der evangelischen Kirchen, Absatz C. 

https://www.theomag.de/58/prog10.htm (eingesehen am 9. Februar 2023). 
564 Sacrosanctum concilium: Konstitution über die Heilige Liturgie vom Zweiten Vatikanischen 

Konzil, Kapitel VI, Die Kirchenmusik, Punkt 120. Promulgiert 1963. 

https://www.vatican.va/archive//hist_councils/ii_vatican_council//documents/vat_ii_const_196312

04_sacrosancum-concilium_ge.html (eingesehen am 9. Februar 2023). 

https://www.theomag.de/58/prog10.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat_ii_const_19631204_sacrosancum-concilium_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat_ii_const_19631204_sacrosancum-concilium_ge.html


203 

 

In der Gegenüberstellung zeigt sich das bereits durch Luther postulierte, erweiterte 

protestantische Verständnis der Orgelmusik, das die Kirchenmusik mit der Verkün-

digung des Gotteswortes gleichstellt. Der hier formulierte Unterschied ist auch an 

den behandelten Orgelgehäusen sichtbar. Die Werke Franz Jacob Späths verfügen 

über ein durchdachtes, in sich verschränktes theologisches Konzept, dass über eine 

rein tradierte Addition einzelner Ausstattungselemente in architektonischer Gestal-

tung, Figurenschmuck und Ornamentik weit hinausgeht. Deshalb soll der Satz aus 

der Regensburger Ratsproklamation noch einmal zitiert werden: 

„Ja solch ein Werk ein Vorbild und Vorschmack des himmlischen 

Chores der Auserwählten laut Offenbarung Joh. 5.v.8.9. nicht 

unfüglich mag genannt werden.“565 

 
565 LKAR (Archivnr. 255): Kirchliche Bauten und Bauwesen, Reparatur der Orgel in der 

St. Oswaldkirche, Proclama den vorhabenden Orgelbau bey S’. Oswald betre., producirt in senatu 

d. 6. Juny 1749. 



 204 

VIII. LITERATURVERZEICHNIS 

VIII.1. Archivalien und Quellen 

VIII.1.1. Archiv der Regensburger Kantorei (ARK) 

Augustin Bittner, Orgelbau: Kostenvoranschlag zur Reparatur der Orgel in 

St. Oswald vom 7. August 1844. 

 

Vertrag zur Reparatur der Orgel in der St. Oswald-Kirche zwischen 

Orgelbaumeister Augustin Bittner und der Protestantischen Kirchenverwaltung 

vom 22. Oktober 1848. 

 

Vertrag über den Umbau der Orgel in der Dreieinigkeitskirche Regensburg zwi-

schen Orgelbaumeister J. Strebel und dem Vertreter des Protestantischen Kirchen-

chores L. Seyboth vom 18. April 1891. 

 

Prolongations-Anhang / Zu dem Vertrage über den Umbau der Orgel in der Dreiei-

nigkeitskirche Regensburg vom 15. November 1891. 

 

Orgelbauanstalt Johannes Strebel: Disposition zum Umbau der Orgel in der protes-

tantischen Kirche St. Trinitatis in Regensburg, Nürnberg d. 17. Novbr 1891. 

 

Quittung vom 7. September 1892, gezeichnet J. Strebel, Orgelbaumeister. 

 

Liste zur Renovierung Vergrößerung u Verstellung der Orgel in der Dreieinigkeits-

kirche ausgegeben vom Ausschuss des Protest. Kirchenchor. 

 

von Saalfeld, Ralf: Innenaufstellung der Orgel in der Dreieinigkeitskirche zu Re-

gensburg, Typoskript, Regensburg o. J. 

 

Mehl, Johannes G.: Gutachten. Zum geplanten Umbau der alten Orgel der Evang. 

Luth. Dreieinigkeitskirche zu Regensburg. Abschrift, Typoskript, Appetshofen üb. 

Donauwörth, 2. Febr. 1942. 

 

Unsere Orgel. Sanctae Trinitati sacrum, Spendenaufruf für eine neue Orgel in der 

Dreieinigkeitskirche Regensburg, Gedrucktes Faltblatt, o. J. 

 

Paul Ott, Werkstatt für Orgelbau: Kostenvoranschlag über die Restaurierung der 

Orgel in der St. Oswaldkirche zu Regensburg, Göttingen 7. Juli 1953. 

 

Högner, Friedrich: Gutachten über die Orgel in der St. Oswaldkirche, Regensburg, 

vom 23. März 1953. 

 

Orgel- und Harmoniumbau G. F. Steinmeyer & Co Oettingen: Brief an Pfarrer 

Eduard Weber vom 27. November 1961.  



205 

 

Högner, Friedrich: Schreiben vom 27. November 1961 an das Evang.-Luth. 

Pfarramt Regensburg Dreieinigkeitskirche, Betreff: Orgel, Typoskript 

(Doppelseiten). 

 

Högner, Friedrich: Erinnerungen an meine Regensburger Jahre (1. Februar 1925-

31. Oktober 1929), Typoskript, o. O., o. J. 

 

Evang.-Luth. Stadtkantorat: Ergänzungen zum Orgel-Gutachten von Herrn Profes-

sor Högner vom 27. November 1961. 

 

Bayerisches Landesamt für Denkmalpflege: Brief an das Evang.-Luth. Pfarramt 

Dreieinigkeitskirche vom 28. März 1962. 

 

Orgelbau Friedrich Weigle: Kostenvoranschlag vom 5. Juni 1962. 

 

Orgelbau Detlef Kleuker: Kostenvoranschlag vom 31. Juli 1962. 

 

Orgel- und Harmoniumbau G. F. Steinmeyer & Co: Kostenvoranschlag vom 

20. Dezember 1962. 

 

Högner, Friedrich: Begutachtung der Kostenvoranschläge vom 20. Juni 1963. 

 

Weber, Eduard, Pfarrer: Schreiben an das Bayerische Staatsministerium für Unter-

richt und Kultus vom 23. Juli 1963. 

 

Weber, Eduard, Pfarrer: Brief an Hans Steinmeyer vom 11. August 1963. 

 

Pirot, Ludwig, Dipl. Ing.: Raumakustische Beurteilung des geplanten Orgelneubaus 

in der evangelischen Dreieinigkeitskirche zu Regensburg vom 12. April 1962. 

 

Vertrag der Evang.-Luth. Kirchengemeinde Dreieinigkeitskirche mit der Firma 

Detlef Kleuker vom 18. September 1963. 

 

Brandl, Erwin Georg, Restaurator: Kostenvoranschlag zur Restaurierung des Or-

gelgehäuses in der Dreieinigkeitskirche vom 3. November 1964. 

 

Brandl, Erwin Georg, Restaurator: Detaillierung der Arbeiten und der genannten 

Endsumme im Angebot vom 3. November 1964. 

 

Preis, Hugo, Kirchenmalermeister Restaurierungswerkstätten: Kostenangebot für 

die Restaurierung des Orgelgehäuses in der Evang. Dreieinigkeitskirche in Regens-

burg vom 4. Januar 1965. 

 

Bayerisches Landesamt für Denkmalpflege: Brief an das Evang.-Luth. Pfarramt 

Dreieinigkeitskirche vom 31. August 1965.   



 206 

Brandl, Erwin, Restaurator – Kirchenmalermeister: Rechnung der Restaurierung 

des Orgelprospekts der Dreieinigkeitskirche Regensburg vom 9. März 1966. 

 

Gleixner, Anselm, Akademischer Bildhauer: Rechnung über die Renovierung bzw. 

Ergänzung der Ornamente am Orgelgehäuse der Dreieinigkeitskirche vom 

22. März 1966. 

 

Programm des Festgottesdienstes zur Einweihung der neuen Orgel am Sonntag, den 

9. Oktober 1966. 

 

Wenzlick, Hans: Rechnung Schreinerarbeiten an dem Prospekt der Orgel vom 

1. November 1966. 

 

Weber, Eduard, Pfarrer: Schreiben an das Landesamt für Denkmalpflege vom 

29. November 1966. 

 

Kleuker, Detlef, Orgelbau: Schreiben an das Evang.-Luth. Pfarramt Dreieinigkeits-

kirche vom 14. August 1967. 

 

Evang.-Luth. Pfarramt Dreieinigkeitskirche: Verwendungsnachweis an das Bayeri-

sche Landesamt für Denkmalpflege vom 14. März 1968. 

 

Högner, Friedrich: Abnahmegutachten der Dreieinigkeitskirchenorgel vom 

8. Dezember 1966. 

 

Opp, Walter: Brief an Detlef Kleuker vom 31. Mai 1967. 

 

Kleuker, Detlef: Schreiben an den Kirchenvorstand der Dreieinigkeitskirche vom 

15. Februar 1968. 

 

Opp, Walter: Brief an Detlef Kleuker vom 11. Dezember 1968. 

 

Seidel, Max, Pfarrer: Brief an Detlef Kleuker vom 4. April 1968. 

 

Opp, Walter: Brief an Detlef Kleuker vom 15. Januar 1969. 

 

Georg Jann, Orgelbau Meisterbetrieb: Orgel der Oswaldkirche, Allkofen 1983. 

 

Orgelbau Sandtner: Kostenangebot über die Restaurierung der Orgel in der Oswald-

kirche zu Regensburg, Dillingen 1983. 

 

G. F. Steinmeyer: Angebot über die Restaurierung der Orgel der St. Oswaldkirche 

zu Regensburg, Oettingen 1984. 

 



207 

 

Eppelsheim, Jürgen: Gutachtliche Äußerung zum derzeitigen Zustand des Werks 

und zu den Problemen seiner Restaurierung; zugleich Stellungnahme zu den drei 

vorliegenden Restaurierungsangeboten, München 26. Oktober 1984. 

 

Eppelsheim, Jürgen: Schreiben an das Pfarramt Dreieinigkeitskirche, Btr.: Orgel in 

der St. Oswaldkirche, Typoskript, München 8. Mai 1986. 

 

Johannes Klais Orgelbau: Bericht und Kostenschätzung für die Restaurierung der 

Späth-Orgel in der ev. St. Oswaldkirche zu Regensburg, Bonn 1986. 

 

Johannes Klais Orgelbau: Restaurierungsbericht der Orgel in St. Oswald zu Re-

gensburg, Typoskript, Bonn 1993. 

VIII.1.2. Landeskirchliches Archiv Regensburg (LKAR) 

Archivnr. 86: 

Annalium Ratisbonensium Ecclesiasticorum (Konzept). Bd. VI, 1742-50. 

 

Archivnr. 249: Kirchliche Bauten, Bauwesen Neupfarrkirche, bes. Orgel betr. 1537, 

1572, 1709-1728 

• Christoph Stolzenberg: Gutachten über die Mängel der Orgel in der 

Neupfarrkirche, Regensburg 1719. 

• Aktennotiz, o. O., o. J. 

• Orgelentwurfszeichnung für die Neupfarrkirche. 

• Entwurfszeichnung der Empore der St. Oswaldkirche. 

 

Archivnr. 255: Kirchliche Bauten und Bauwesen: Reparatur der Orgel in der 

St. Oswaldkirche  

• Jacob Harrer: Brief an den Rat der Stadt Regensburg, Defecten oder Mängel 

der Orgel zu Sanct Oswaldt, März 1672. 

• Kantor Johann Emanuel Minderlein: Brief an den Rat der Stadt Regensburg, 

Regensburg, 4. Dezember 1748. 

• Extractus Rathsprotokolli vom 5., 17. und 30. Dec. 1748. 

• Extractus Rathsprotokolli vom 21. April 1750. 

• Proclama den vorhabenden Orgelbau bey S’. Oswald betre., producirt in 

Senatu d. 6. Juny 1749. 

• Textblatt: Musicalische Werke, welche an dem dritten H. Weihnachts-

Feyertage, da nehmlich die bey St. Oswald neu-erbaute schöne Orgel das 

erstemal gespielet wird, sollen aufgeführet werden. Regensburg, gedruckt 

von den Gebrüdern Zunkel, 1750. 

 



 208 

Archivnr. 650: Bauwesen Oswaldkirche, Renovierung der Oswaldkirche 1907-

1909 

Johann Strebel Orgelbauanstalt Nürnberg: Schreiben an die Prot. Kirchenverwal-

tung der Dreieinigkeitskirche in Regensburg, Zustandsbeschreibung der Oswaldor-

gel, Nürnberg, Manuskript, 25. September 1908. 

 

Archivnr. 655: Orgel in der Dreieinigkeitskirche 1931-1941 

Orgelbau Steinmeyer: Schreiben an die Evang.-Luth. Gesamtkirchenverwaltung 

Regensburg vom 29. Mai 1941. 

 

Archivnr. 656: Orgelumbau in der Oswald- und Dreieinigkeitskirche 1931-1941 

• von Saalfeld, Ralf: Brief an die Firma Steinmeyer vom 17. Juli 1941.  

• von Saalfeld, Ralf: Brief an die Firma Steinmeyer vom 11. März 1947.  

 

Archivnr. 659: Metallabgaben i. d. Kriegen 1914-1918 u. 1939-1945  

Bescheinigung des Stadtmagistrats vom 4. April 1917. 

VIII.1.3. Archiv der Firma G. F. Steinmeyer GmbH & Co. KG, Oettingen 

(StA) 

Entwurf für ein Rückpositivprospekt. Regensburg Dreieinigkeitskirche, 

15. Dezember 1941, Bildhauer und Architekt Hans Miller, München. 

 

von Saalfeld, Ralf: Brief an die Firma Steinmeyer vom 2. Juni 1946. 

 

von Saalfeld, Ralf: Brief an die Firma Steinmeyer vom 11. März 1947. 

 

Kaeppel, Friedrich, Pfarrer: Brief an Hans Steinmeyer vom 1. Oktober 1947. 

 

Firma Steinmeyer: Brief an Pfarrer Friedrich Kaeppel vom 21. Oktober 1947. 

 

Kaeppel, Friedrich, Pfarrer: Brief an Firma Steinmeyer vom 28. April 1952. 

 

Firma Steinmeyer: Brief an Pfarrer Friedrich Kaeppel vom 2. Mai 1952.  

 

Regensburger Tagesanzeiger: Barockorgel wurde mit einem Konzert eingeweiht, 

Zeitungsartikel vom 18. Oktober 1955. 

 

Regensburger Stadtumschau: Neue Klänge in der Dreieinigkeitskirche, Zeitungsar-

tikel vom 29. Juli 1966. 

 

Regensburger Stadtumschau: Nun ertönt die Orgel bald, Zeitungsartikel vom 

5. Oktober 1966. 



209 

 

VIII.1.4. Evang.-Luth. Gesamtkirchenverwaltung Regensburg (GKVR) 

Abdruck Aktenvermerk: Ortseinsicht und Orgelprüfung durch Dr. Nicolaus Könner 

(Bayerisches Landesamt für Denkmalpflege, Fachbereich Orgeldenkmalpflege) am 

15. Juni 2006, gezeichnet: Dr. Nikolaus Könner (Hauptkonservator). 

 

Orgelbauvertrag zwischen der Evang.-Luth. Kirchengemeinde Dreieinigkeitskirche 

Regensburg und der Firma Jürgen Ahrend Orgelbau Inh. Hendrik Ahrend e. Kfm, 

Mühlenweg 10, 26789 Leer, gezeichnet Martin Schulte und Hendrik Ahrend, Re-

gensburg, den 22. Juli 2015. 

 

Besprechungsnotiz 01 AZ:61/32-R51b-4, Betr. Dreieinigkeitskirche Regensburg, 

Neuerrichtung Bach-Orgel vom 15. Juli 2015, Anwesende: Dr. Schmidt, 

Dr. Könner (Bayerisches Landesamt für Denkmalpflege), Dr. Trapp, Herr Unger 

(Stadt Regensburg), Herr Kugelstadt (Landeskirchenamt), Dekan Herrmann, Frau 

Michelis, Diakon Neubert, Frau Romanov (GKV), Pfarrer Burkhardt, Herr Unger 

(Kirchengemeinde), KMD Emilius, Frau Hofmann (Regensburger Kantorei), gez. 

KMD Emilius (Ergänzungen Dr. Könner, Herr Kugelstadt, Dr. Schmidt, Frau 

Romanow 3. August 2015).  

 

Besprechungsnotiz vom 6. Juni 2017, Bauvorhaben Inneninstandsetzung der Drei-

einigkeitskirche, Anwesende: Frau Romanov (GKV), Herr Scheuch (Fachbaulei-

tung holzsichtige Ausstattung), Herr Feil (Architekt), gez. Michael Feil. 

 

Besprechungsnotiz vom 18. Juli 2017, Bauvorhaben Inneninstandsetzung der Drei-

einigkeitskirche, Anwesende: Diakon Neuberth, Frau Romanov (GKV), Herr 

Messmer, Herr Henschen, Herr Markus (Kirchengemeinde), Herr Kugelstadt (Bau-

referat Landeskirchenamt), KMD Emilius, Herr Dr. Schmidt, Frau Dr. von Miller, 

Frau Brendel (Bayerisches Landesamt für Denkmalpflege), Herr Scheuch, Frau 

Landskron (Restauratoren), Herr Kugler (Statik), Herr Feil (Architekt), gez.: Feil.  

 

Scheuch, Andreas: Das Orgelgehäuse in der Regensburger Dreieinigkeitskirche, 

Typoskript, München, 2. November 2017. 

 

Besprechungsnotiz vom 7. November 2017, Inneninstandsetzung der Dreieinig-

keitskirche, Anwesende: Pfarrer Schulte (KG), KMD Emilius, Frau Böttcher (Kan-

torei), Frau Romanow (GKV), Herr Scheuch (Restaurator), Herr Ahrend (Orgel-

bauer), Herr Feil (Architekt), gez. Michael Feil. 

  



 210 

VIII.1.5. Stadtarchiv Regensburg (STAR) 

Bauamtschronik von 1604, Archivnr. IA E1 Bd. 9. 

 

Gemeiner Stadt Regenspurg Hauptrechnung 1708, Cam.Nr. 156. 

 

Gemeiner Stadt Regenspurg Hauptrechnung 1709, Cam.Nr. 157. 

 

Gemeiner Stadt Regenspurg Hauptrechnung 1750, Cam.Nr. 189. 

VIII.2. Publizierte Quellen 

ADLUNG, M. Jacob: Musica Mechanica Organoedi. Das ist gründlicher Unterricht 

von der Struktur, Gebrauch und Erhaltung der Orgeln, Clavicymbel, Clavichordien 

und anderer Instrumente, Mahrenholz, Christhard (Hrsg.), Faksimile der Ausgabe 

Berlin 1768, Kassel 1961. 

 

ANGELUS SILESIUS: Sämtliche poetische Werke in drei Bänden, Bd. 3, München 

19523. 

 

BARTH, Johann Matthäus: De Culice dissertatio, Regensburg 1737. Internet Ar-

chive: https://images.app.goo.gl/jZJJSFJbacph2qYG9 (eingesehen am 26. Februar 

2023). 

 

Biblia Sacra Vulgata. Vulgata.net: 

https://www.google.de/url?sa=i&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=&cad=rja&

uact=8&ved=0CAIQw7AJahcKEwjAyv2nk5iBAxUAAAAAHQAAAAAQAg&u

rl=https%3A%2F%2Fvulgata.net%2Fpsalms%3Fchapter%3D150&psig=AOvVa

w0bUsjbftCPey2pQgOxQ0ZB&ust=1694164066859733&opi=89978449 

(eingesehen am 23.08.2023). 

 

CICERO, Marcus Tullius: Tusculanarum Disputationum. Ad M. Brutum Libri 

Quinque, erklärt von Tischler, Gustav (Hrsg.), Bd. II, Buch III-V, Berlin 18878. 

 

C. PLINIUS SECUNDUS D. Ä.: Naturkunde, lateinisch-deutsch, Buch VII, Anthropo-

logie, König, Roderich (Hrsg.), München 1975. 

 

DFG-Projekt „Orgelpredigt“: Digitale Edition, https://orgelpredigt.ur.de/E110003 

(Version 1.00 vom 31. Januar 2020) DOI:  10.5283/orgelpr.portal (eingesehen am 

03. April 2023). 

 

Die Bibel, Lutherübersetzung, mit Apokryphen, Evangelische Kirche in Deutsch-

land (Hrsg.), revidierte Fassung von 1984, Stuttgart 1999. 

 

EG: Evangelisches Gesangbuch, Ausgabe für die Evangelisch-Lutherischen 

Kirchen in Bayern und Thüringen, München 1994. 

https://images.app.goo.gl/jZJJSFJbacph2qYG9
https://www.google.de/url?sa=i&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=&cad=rja&uact=8&ved=0CAIQw7AJahcKEwjAyv2nk5iBAxUAAAAAHQAAAAAQAg&url=https%3A%2F%2Fvulgata.net%2Fpsalms%3Fchapter%3D150&psig=AOvVaw0bUsjbftCPey2pQgOxQ0ZB&ust=1694164066859733&opi=89978449
https://www.google.de/url?sa=i&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=&cad=rja&uact=8&ved=0CAIQw7AJahcKEwjAyv2nk5iBAxUAAAAAHQAAAAAQAg&url=https%3A%2F%2Fvulgata.net%2Fpsalms%3Fchapter%3D150&psig=AOvVaw0bUsjbftCPey2pQgOxQ0ZB&ust=1694164066859733&opi=89978449
https://www.google.de/url?sa=i&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=&cad=rja&uact=8&ved=0CAIQw7AJahcKEwjAyv2nk5iBAxUAAAAAHQAAAAAQAg&url=https%3A%2F%2Fvulgata.net%2Fpsalms%3Fchapter%3D150&psig=AOvVaw0bUsjbftCPey2pQgOxQ0ZB&ust=1694164066859733&opi=89978449
https://www.google.de/url?sa=i&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=&cad=rja&uact=8&ved=0CAIQw7AJahcKEwjAyv2nk5iBAxUAAAAAHQAAAAAQAg&url=https%3A%2F%2Fvulgata.net%2Fpsalms%3Fchapter%3D150&psig=AOvVaw0bUsjbftCPey2pQgOxQ0ZB&ust=1694164066859733&opi=89978449
https://doi.org/10.5283/orgelpr.portal


211 

 

 

FISCHER, Johann Caspar Ferdinand: Ariadne Musica. Neo-Organoedum, Faksimile, 

New York o. J.  

 

HERON von Alexandria: Druckwerke und Automatentheater, griechisch und 

deutsch, Schmidt, Wilhelm (Hrsg.), Leipzig 1899. 

 

KIRCHER, Athanasius: Musurgia universalis, liber III, Schwäbisch Hall 1662. 

 

LUTHER, Martin: Deutsche Messe und Ordnu[n]g Gotes dientsts, zu Wittemberg, 

fürgenommen, Augsburg 1526.  

http://daten.digitale-sammlungen.de/bsb00022395/image_5 (eingesehen am 15. Ja-

nuar 2023) 

 

LUTHER, Martin: Tischreden oder Colloquia Doct. Mart. Luthers, Faksimiledruck 

der Originalausgabe aus dem Jahr 1566, Leipzig 1967. 

 

MOZART, Wolfgang Amadeus: Briefe und Aufzeichnungen, herausgegeben von der 

internationalen Stiftung Mozarteum Salzburg, gesammelt und erläutert von Bauer, 

Wilhelm A. und Deutsch, Otto Erich, Bd. 2, 1777-79, Kassel-Basel-London-

New York 1962. 

 

Novum Testamentum. Graece et Latine, Nestle, Erwin und Aland, Kurt (Hrsg.), 

Stuttgart 1962. 

 

PRAETORIUS, Michael: De Organographia. Zweiter Teil des Syntagma musicum, 

Wolfenbüttel 1619, Gurlitt, Wilibald (Hrsg.), Originalgetreuer Nachdruck, Kassel 

1929. 

 

PRESBYTER, Theophilus: Schedula diversarum artium, Revidierter Text, Überset-

zung und Appendix von Ilg, Albert (Hrsg.), Nachdruck der Ausgabe von 1874, 

Bd. 1, in: Quellenschriften für Kunstgeschichte und Kunsttechnik des Mittelalters 

und der Renaissance, Eitelberger von Edelberg (Hrsg.), Bd. 7, Osnabrück 1970. 

 

Regenspurgisches Lieder-Manual, Mit alten und neuen Evangelischen Psalmen und 

Lobgesängen vermehret und einer Vorrede von Johann Joachim Metzger, Regens-

burg 1731. Bavaricon: https://images.app.goo.gl/r3MaQxjh4AcRstmZ8 (eingese-

hen am 26. Februar 2023). 

 

Sacrosanctum concilium: Konstitution über die Heilige Liturgie vom Zweiten Va-

tikanischen Konzil, Kapitel VI, Die Kirchenmusik, Punkt 120, promulgiert 1963. 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils//ii_vatican_council//documents/vat_

ii_const_19631204_sacrosancum-concilium_ge.html (eingesehen am 9. Februar 

2023). 

 

http://daten.digitale-sammlungen.de/bsb00022395/image_5
https://d.docs.live.net/e5d6c7ebcef30c30/Dokumente/Doktorarbeit/Regenspurgisches%20Lieder-Manual,%20Mit%20alten%20und%20neuen%20Evangelischen%20Psalmen%20und%20Lobgesängen%20vermehret
https://d.docs.live.net/e5d6c7ebcef30c30/Dokumente/Doktorarbeit/Regenspurgisches%20Lieder-Manual,%20Mit%20alten%20und%20neuen%20Evangelischen%20Psalmen%20und%20Lobgesängen%20vermehret
https://images.app.goo.gl/r3MaQxjh4AcRstmZ8
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat_ii_const_19631204_sacrosancum-concilium_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat_ii_const_19631204_sacrosancum-concilium_ge.html


 212 

SCHAEFER, Marc (Hrsg.): Das Silbermannarchiv. Der handschriftliche Nachlaß des 

Orgelmachers Johann Andreas Silbermann (1712-1783), Winterthur 1994. 

 

SPONSEL, Johann Ulrich: Orgelhistorie. Nürnberg 1771, Faksimile, Hilversum 

1968. 

 

STURM, Leonhard Christoph: Vollständige Anweisung alle Arten von Kirchen wohl 

anzugeben, Augsburg 1718. 

 

TERTULLIAN: Sämtliche Schriften, aus dem lateinischen übersetzt von Kellner, Karl 

Ad. Heinrich (Hrsg.), Bd. 1, Köln 1882. 

 

VITRUV: Zehn Bücher über Architektur, übersetzt und mit Anmerkungen versehen 

von Fensterbusch, Curt (Hrsg.), Darmstadt 1976. 

 

Zweite Evangelische Kirchenbautagung Rummelsberg 1951: Grundsätze für die 

Gestaltung des gottesdienstlichen Raumes der evangelischen Kirchen, Absatz C. 

https://www.theomag.de/58/prog10.htm (eingesehen am 9. Februar 2023). 

VIII.3. Sekundärliteratur 

AHREND, Hendrik: Eine Bachorgel für Regensburg. Gedanken eines Orgelbauers, 

in: Die Bachorgel in der Dreieinigkeitskirche Regensburg, Bachorgel Regensburg-

Förderverein e.V. (Hrsg.), S. 27-45, Regensburg 2020. 

 

ANGERER, Martin; GERMAN-BAUER, Peter und TRAPP, Eugen (Hrsg.): 450 Jahre 

Evangelische Kirche in Regensburg 1542-1992, Katalog zur Ausstellung (Museum 

der Stadt Regensburg, 15.10.1992-19.01.1993), Regensburg 1992. 

 

ASPER, Ulrich: Typologie des Orgelprospekts im 17. und 18. Jahrhundert in 

Deutschland, in: Musik und Gottesdienst 36, Heft 5, Basel 1982. 

 

BAUER, Hermann: Rocaille. Zur Herkunft und zum Wesen eines Ornament-Motivs, 

in: Neue Münchner Beiträge zur Kunstgeschichte, Sedlmayr, Hans (Hrsg.), Bd. 4, 

Berlin 1962. 

 

BETZ, Karl-Heinz: Das ikonologische Programm der Alten Kapelle in Regensburg, 

in: Verhandlungen des historischen Vereins für Oberpfalz und Regensburg, 

Bd. 118, S. 7-52, Regensburg 1978. 

 

BETZ, Karl-Heinz: Regensburg. Die Stiftskirche Unserer Lieben Frau zur Alten Ka-

pelle, Kleiner Kunstführer, Nr. 415 von 1940, Regensburg 199810. 

 

BLUME, Friedrich (Hrsg.): Die Musik in Geschichte und Gegenwart. Allgemeine 

Enzyklopädie der Musik, Bd. 12, Kassel-Basel-London-New York 1965. 

 

https://www.theomag.de/58/prog10.htm


213 

 

BLUME, Friedrich: Geschichte der evangelischen Kirchenmusik, Kassel-Basel-

Paris-New York 1965. 

 

BORGMEYER, Anke; HUBEL, Achim; TILLMANN, Andreas und WELLNHOFER, 

Angelika: Stadt Regensburg. Ensembles-Baudenkmäler-Archäologische Denkmä-

ler, in: Petzet, Michael (Hrsg.), Denkmäler in Bayern, Bd. 3, 37, Regensburg 1997. 

 

BRENNINGER, Georg: Orgeln in Altbayern, München 1978. 

 

BRENNINGER, Georg: Orgeln in Altbayern, 2. überarbeitete und erweiterte Auflage, 

München 1982. 

 

BRODDE, Otto: Hymnologie, in: Die evangelische Kirchenmusik. Handbuch für 

Studium und Praxis, Valentin, Erich und Hofmann, Friedrich (Hrsg.), Regensburg 

o. J. 

 

BROKMANN, Steffen: Die Beschreibung des Gralstempels in Albrechts „Jüngerem 

Titurel“, Inauguraldissertation, Bochum 1999. 

 

BRUNNERS, Christian: Artikel Crüger, Johann, in: MGG-online, Lütteken, Laurenz 

(Hrsg.), New York, Kassel, Stuttgart 2016ff, zuerst veröffentlicht 2001, online 

veröffentlicht 2016, https://www.mgg-online.com/mgg/stable/58187 (eingesehen 

am 23. August 2023). 

 

BUCHSTAB, Bernhard: Orgelwerke und Prospektgestaltung in Thüringer Schlosska-

pellen. Visualisierung sakraler Musikinstrumente im höfischen Kontext, Inaugural-

dissertation, Philipps-Universität Marburg, Marburg 2003. 

 

BÜCHNER, Arno und FORNACON, Siegfried (Hrsg.): Die Lieder unserer Kirche. Eine 

Handreichung zum Evangelischen Gesangbuch von Johannes Kulp †, Göttingen 

1958. 

 

BUTZEL, Günter und JACOB, Joachim (Hrsg.): Metzler Lexikon literarischer Sym-

bole, Stuttgart 2008. 

 

DEGERING, Hermann: Die Orgel ihre Erfindung und ihre Geschichte bis zur Karo-

lingerzeit, in: Bibliotheca organologica, Volume 64, Buren 1989. 

 

Deutsche UNESCO-Kommission: Orgelbau und Orgelmusik als Immaterielles 

Kulturerbe der Menschheit anerkannt. https://www.unesco.de/kultur-und-

natur/immaterielles-kulturerbe/immaterielles-kulturerbe-weltweit/orgelbau-und-

orgelmusik (eingesehen am 9. Februar 2023). 

 

DOLLINGER, Robert: Das Evangelium in Regensburg. Eine evangelische Kirchen-

geschichte, Regensburg 1959. 

 

https://www.mgg-online.com/mgg/stable/58187
https://www.unesco.de/kultur-und-natur/immaterielles-kulturerbe/immaterielles-kulturerbe-weltweit/orgelbau-und-orgelmusik
https://www.unesco.de/kultur-und-natur/immaterielles-kulturerbe/immaterielles-kulturerbe-weltweit/orgelbau-und-orgelmusik
https://www.unesco.de/kultur-und-natur/immaterielles-kulturerbe/immaterielles-kulturerbe-weltweit/orgelbau-und-orgelmusik


 214 

Donaudekanat Regensburg, Liste der Dekane und Superintendenten: 

https://www.donaudekanat.de/dekanat/liste-der-dekane-und-superintendenten 

(eingesehen am 20. Januar 2023). 

 

EBERLEIN, Roland: Die Geschichte der Orgel, Köln 2011. 

 

EITNER, Robert: Biographisch-Bibliographisches Quellenlexikon der Musiker und 

Musikgelehrten, erste Auflage Leipzig 1900-1904, Graz 19592. 

 

FABER, Rudolf und HARTMANN, Philip (Hrsg.): Handbuch Orgelmusik, Kassel 

2002. 

 

FÄRBER, Conrad Maria: Regensburger Handwerk, Regensburg 1966. 

 

FINKEL, Klaus: Süddeutscher Orgelbarock. Untersuchungen und Studien über Or-

gelbau, Orgelmeister und Orgelmusik im süddeutschen Raum, Wolfenbüttel und 

Zürich 1976.  

 

FISCHER, Hermann und WOHNHAAS, Theodor: Der Orgelmacher Johann Konrad 

Brandenstein, in: Jahrbuch für fränkische Landesforschung, Zentralinstitut für frän-

kische Landeskunde und allgemeine Regionalforschung an der Universität 

Erlangen (Hrsg.), S. 87-110, Neustadt (Aisch) 1979. 

 

FISCHER, Herman und WOHNHAAS, Theodor: Historische Orgeln in Oberfranken, 

München-Zürich 1985. 

 

FISCHER, Hermann und WOHNHAAS, Theodor: Lexikon süddeutscher Orgelbauer, 

Wilhelmshaven 1994. 

 

FISCHER, Hermann und WOHNHAAS, Theodor: Personalprospekte im altbayerischen 

Barockorgelbau, in: Jahrbuch des Vereins für christliche Kunst in München e.V., 

16, Festschrift für Norbert Lieb zum 80. Geburtstag, München 1987. 

 

FISCHER, Hermann und WOHNHAAS, Theodor: Süddeutsche Orgeln aus der Zeit vor 

1900. Eine Bestandsaufnahme auf Grund der Aufzeichnungen der Orgelbauer 

Strebel in Nürnberg, in: Beiträge zum Orgelbau in Süddeutschland, Bd. 1, 

Frankfurt a. M. 1973. 

 

FISCHER, Hermann und WOHNHAAS, Theodor: Zweimanualige Orgeln in der Ober-

pfalz um 1866, in: Oberpfälzer Heimat, Bd. 27, S. 83-95, Weiden 1983. 

 

FORKEL, Johann Nicolaus: Allgemeine Geschichte der Musik, Bd. 2, Leipzig 1801. 

 

FORKEL, Johann Nicolaus: Musikalischer Almanach für Deutschland auf das Jahr 

1782, Leipzig o. J. 

 

https://www.donaudekanat.de/dekanat/liste-der-dekane-und-superintendenten


215 

 

GALLING, Kurt (Hrsg.): Die Religion in Geschichte und Gegenwart. 

Handwörterbuch für Theologie und Religionswissenschaft, Bd. 2, Bd. 4 und Bd. 5, 

Tübingen 19583, 19603 und 19613. 

 

GERBER, Ernst Ludwig: Historisch-biographisches Lexikon der Tonkünstler, 

Teil II, Leipzig 1792. 

 

GERBER, Ernst Ludwig: Neues Historisch-biographisches Lexikon der Tonkünstler, 

Teil IV, Leipzig 1814. 

 

GIESEL, Helmut: Studien zur Symbolik der Musikinstrumente im Schrifttum der al-

ten und mittelalterlichen Kirche. Von den Anfängen bis zum 13. Jahrhundert, 

Regensburg 1978. 

 

GLOEGE, Gerhard: Artikel Engel. III. Dogmantisch, in: Die Religion in Geschichte 

und Gegenwart. Handwörterbuch für Theologie und Religionswissenschaft, 

Galling, Kurt (Hrsg.), Bd. 2, Tübingen 19583. 

 

GRIEß, H.: Die Inneninstandsetzung der St. Oswald-Kirche in Regensburg. Anmer-

kungen zum Restaurierungskonzept, in: Festschrift anlässlich der Festwochen nach 

der Restaurierung der St.-Oswald-Kirche, S. 17-20, Regensburg 1991. 

 

GUMPELZHAIMER, Christian Gottlieb: Regensburgs’ Geschichte. Sagen und Merk-

würdigkeiten von den ältesten bis auf die neuesten Zeiten, Bd. III, 

Regensburg 1838. 

 

GURLITT, Wilibald (Hrsg.): Riemann Musiklexikon, 3. Bde., Personenteil L-Z und 

Sachteil, Mainz 196112 und 196712. 

 

HAHN, Gerhard und HENKYS, Jürgen: Liederkunde zum Evangelischen Gesang-

buch, Heft 6/7, Bd. 3, Göttingen 2003. 

 

HAHN, Karl August (Hrsg.): Der jüngere Titurel, Quedlinburg und Leipzig 1842. 

 

HASELBÖCK, Hans: Vom Glanz und Elend der Orgel. Ein Quellenlesebuch, Zürich 

und Mainz 1999. 

 

HEINZ-MOHR, Gerd: Lexikon der Symbole. Bilder und Zeichen der christlichen 

Kunst, Freiburg-Basel-Wien 1991. 

 

HERMELINK, Siegfried: Artikel Orgel, in: Die Religion in Geschichte und 

Gegenwart. Handwörterbuch für Theologie und Religionswissenschaft, Galling, 

Kurt (Hrsg.), Bd. 4, Tübingen 19603. 

 

HERRMANN, Heinrich: Die Regensburger Klavierbauer Späth und Schmahl und ihr 

Tangentenflügel, Dissertation, Erlangen 1928. 



 216 

 

HERTZ, Eva: Johann Andreas Stein (1728-1792). Ein Beitrag zur Geschichte des 

Klavierbaues, Würzburg 1937. 

 

JAKOB, Friedrich: Die Orgel. Orgelbau und Orgelspiel von der Antike bis zur Ge-

genwart, Mainz 1977. 

 

JACOBI, Manfred: Die Orgeln in der Neupfarrkirche von der Reformationszeit bis 

heute, in: Festschrift und Programm der Festwochen zur Einweihung der neuen 

Jann-Orgel in der Neupfarrkirche Regensburg, S. 18-36, Regensburg 1986. 

 

JÖCKLE, Clemens: Das große Heiligenlexikon, München 1995. 

 

KALB, Friedrich: Grundriss der Liturgik, München 1982. 

 

KAUFMANN, Walther: Der Orgelprospekt in stilgeschichtlicher Entwicklung, Mainz 

19392. 

 

KELLER, Hermann: Die Orgelwerke Bachs. Ein Beitrag zu ihrer Geschichte, Form, 

Deutung und Wiedergabe, Leipzig 1948. 

 

KIRSCHBAUM, Engelbert und BRAUNFELS, Wolfgang (Hrsg.): Lexikon der christli-

chen Ikonographie, Bd. 2 und Bd. 5, Sonderausgabe, Freiburg 1994. 

 

KLAUS, Sabine Katharina: Studien zur Entwicklungsgeschichte besaiteter Tasten-

instrumente bis etwa 1830. Unter besonderer Berücksichtigung der Instrumente im 

Musikinstrumentenmuseum im Münchner Stadtmuseum, Tutzing 1997. 

 

KLEINSTÄUBER, Christian Heinrich: Ausführliche Geschichte der Studien-Anstal-

ten in Regensburg 1538-1880, 1. Teil: Geschichte des evangelisch reichs-

städtischen Gymnasii poetici (1538-1881), in: Verhandlungen des Historischen 

Vereins für Oberpfalz und Regensburg, 36, Regensburg 1882. 

 

KLOTZ, Hans: Die kirchliche Orgelkunst, in: Leiturgia. Handbuch des evangeli-

schen Gottesdienstes, Müller, Karl Ferdinand und Blankenburg, Walter (Hrsg.), 

Bd. 4, S. 759-804, Kassel 1961. 

 

KOCH, Heinrich Christoph: Musikalisches Lexikon, Frankfurt a. M. 1802. 

 

KÖNIG, Eginhard: 500 Jahre Gymnasium Poeticum, Vortrag gehalten am 23. Feb-

ruar 2005 im großen Runtingersaal, Historischer Verein für Oberpfalz und Regens-

burg (Veranstalter), Typoskript, Regensburg 2005. 

 



217 

 

KÖNNER, Klaus: Der süddeutsche Orgelprospekt des 18. Jahrhunderts. Entste-

hungsprozeß und künstlerische Arbeitsweisen bei der Ausstattung barocker Kir-

chenräume, in: Tübinger Studien zur Archäologie und Kunstgeschichte, Bd. 12, 

Tübingen 1992. 

 

KRAUS, Eberhard: Historische Orgeln in der Oberpfalz, München-Zürich 1990. 

 

KRAUS, Eberhard: Mit Orgelklang und Paukenschall. Musikkultur in Oberpfälzer 

Klöstern, Regensburg 1980. 

 

KRAUS, Eberhard: Regensburgs Orgeln – das Bild einer Städtischen Orgelland-

schaft, in: Verhandlungen des Historischen Vereins für Oberpfalz und Regensburg, 

113, S. 59-94, Regensburg 1973. 

 

KRAUS, Eberhard und STERL, Raimund: Regensburger Instrumentenbau, in: Mu-

sikstadt Regensburg, Mayer, Bernd (Hrsg.), Regensburg 1985. 

 

LCI: KIRSCHBAUM, Engelbert und BRAUNFELS, Wolfgang (Hrsg.): Lexikon der 

christlichen Ikonographie, Bd. 2, Bd. 5 und Bd. 8, Sonderausgabe, Freiburg 1994. 

 

LIPOWSKY, Felix Joseph: Baierisches Musiklexikon, München 1811. 

 

LUEKEN, Wilhelm: Lebensbilder der Liederdichter und Melodisten, in: Handbuch 

zum Evangelischen Kirchengesangbuch, Mahrenholz, Christhard und Söhngen, 

Oskar (Hrsg.), Bd. II, Erster Teil, Göttingen 1957. 

 

LURKER, Manfred (Hrsg.): Wörterbuch der Symbolik, Stuttgart 19915. 

 

MADER, Felix (Hrsg.): Die Kunstdenkmäler der Oberpfalz, Bd. 12, Stadt Regens-

burg II, Die Kirchen der Stadt, Unveränderter Nachdruck der Ausgabe München 

1933, München-Wien 1981. 

 

MÄRTEL, Claudia: Die Damenstifte Obermünster, Niedermünster, St. Paul, in: Ge-

schichte der Stadt Regensburg, Schmid, Peter (Hrsg.), Bd. 2, S. 745-763, 

Regensburg 2000. 

 

MAJER, Joseph Friedrich Bernhard Casper: Musik-Saal, Schwäbisch Hall 1732. 

 

MATTHESON, Johann: Grundlage einer Ehrenpforte, Hamburg 1740. 

 

MATTHESON, Johann: Grundlage einer Ehrenpforte, Hamburg 1740, Schneider, 

Max (Hrsg.), Faksimile, Berlin 1910. 

 

METTENLEITER, Dominicus: Aus der musikalischen Vergangenheit bayerischer 

Städte. Musikgeschichte der Stadt Regensburg, Regensburg 1866. 



 218 

 

MEYER, Fredy: Sankt Laurentius und Oswald. Eine Studie zu den kirchlichen 

Anfängen von Mindersdorf unter besonderer Berücksichtigung der Laurentius- und 

Oswald-Verehrung im Bodenseeraum, S. 146 f, Hegau Geschichtsverein: 

hegau_5152_199495_meyer_sankt_laurentius_und_oswald.pdf (hegau-

geschichtsverein.de) (eingesehen am 21.08.2023). 

 

MGG: BLUME, Friedrich (Hrsg.): Die Musik in Geschichte und Gegenwart. 

Allgemeine Enzyklopädie der Musik, Bd. 12, Kassel-Basel-London-New York 

1965. 

 

MICUS, Rosa: Dreieinigkeit. Bau, Ausstattung, Orgelprospekt, in: Die Bachorgel in 

der Dreieinigkeitskirche Regensburg, Bachorgel Regensburg-Förderverein e.V. 

(Hrsg.), S. 89-99, Regensburg 2020. 

 

MÖSENEDER, Karl: Die Dreieinigkeitskirche in Regensburg. Ein protestantischer 

Kirchenbau, in: Martin Luther. Eine Spiritualität und ihre Folgen, Vortragsreihe der 

Universität Regensburg zum Lutherjahr 1983, Bungert, Hans (Hrsg.), Regensburg 

1983. 

 

MÖSENEDER, Karl: Die Dreieinigkeitskirche in Regensburg. Ein protestantischer 

Kirchenbau, in: 450 Jahre Evangelische Kirche in Regensburg 1542-1992, Katalog 

zur Ausstellung (Museum der Stadt Regensburg, 15.10.1992-19.01.1993), Angerer, 

Martin; German-Bauer, Peter und Trapp, Eugen (Hrsg.), S. 109-151, Regensburg 

1992. 

 

MORATH, Christoph Reinhold: Eine „neue“ Königin für Regensburg. Zur 

Konzeption der „Bach-Orgel“ in der Dreieinigkeitskirche Regensburg, in: Die 

Bachorgel in der Dreieinigkeitskirche Regensburg, Bachorgel Regensburg-

Förderverein e.V. (Hrsg.), S. 47-81, Regensburg 2020. 

 

MORSBACH, Peter: Evangelische Kirchen in Regensburg, München-Zürich 1991. 

 

MORSBACH, Peter: Evang.-Luth. Dreieinigkeitskirche Regensburg. Schauplätze. 

Unterwegs in Bayerns Geschichte, Regensburg 2005. 

 

MORCHE, Gunther: Artikel Raselius, Rasel, Andreas, in: MGG-online, Lütteken, 

Laurenz (Hrsg.), New York, Kassel, Stuttgart 2016ff, zuerst veröffentlicht 2005, 

online veröffentlicht 2016, https://www.mgg-online.com/mgg/stable/27385 

(eingesehen am 25. August 2023).  

 

MOSER, Hans Joachim: Die evangelische Kirchenmusik in Deutschland, Berlin-

Darmstadt 1954. 

 

MUSCH, Hans: Entwicklung und Entfaltung der christlichen Kultmusik des Abend-

landes, in: Musik im Gottesdienst, Musch, Hans (Hrsg.), Regensburg 1975. 

https://www.hegau-geschichtsverein.de/wp-content/uploads/hegau_5152_199495_meyer_sankt_laurentius_und_oswald.pdf
https://www.hegau-geschichtsverein.de/wp-content/uploads/hegau_5152_199495_meyer_sankt_laurentius_und_oswald.pdf
https://www.mgg-online.com/mgg/stable/27385


219 

 

 

OLBRICH, Harald (Hrsg.): Lexikon der Kunst. Architektur, Bildende Kunst, Ange-

wandte Kunst, Industrieformgestaltung, Kunsttheorie, Bd. 5, Leipzig 1993. 

 

PFEIFFER, Wolfgang: Regensburg. Dreieinigkeitskirche, Kleine Kirchenführer 

Nr. 874, München und Zürich 1967. 

 

REICHLING, Alfred: Artikel Egedacher, in: Die Musik in Geschichte und 

Gegenwart. Allgemeine Enzyklopädie der Musik, Finscher, Ludwig (Hrsg.), 

Personenteil 6, Kassel-Basel-London-New York-Prag 20012. 

 

RGG: GALLING, Kurt (Hrsg.): Die Religion in Geschichte und Gegenwart. 

Handwörterbuch für Theologie und Religionswissenschaft, Bd. 2, Bd. 4 und Bd. 5, 

Tübingen 19583, 19603 und 19613. 

 

Riemann: GURLITT, Wilibald (Hrsg.): Riemann Musiklexikon, 3. Bde., Personenteil 

L-Z und Sachteil, Mainz 196112 und 196712. 

 

ROEPKE, Claus-Jürgen: Die Protestanten in Bayern, München 1972. 

 

RÖHRL, Anton: Die Künstlerfamilie Asam und ihr Wirken in der Oberpfalz, 

Weltenburg 1987. 

 

ROLLASON, David W.: Artikel Oswald, in: Lexikon des Mittelalters, Bd. VI, 

München 2002. 

 

RÜDIGER, Adolf: Stimmbildung-Sprecherziehung, in: Musik im Gottesdienst. Ein 

Handbuch zur Grundausbildung in der katholischen Kirchenmusik, Musch, Hans 

(Hrsg.), Regensburg 1975. 

 

RUHLAND, Armin: Die Barockausstattung der St. Oswaldkirche in Regensburg, Ma-

gisterarbeit, Regensburg 1987. 

 

RUHLAND, Armin: Barocke Bildprogramme in den protestantischen Kirchen Bay-

erns, in: Geschichte des protestantischen Kirchenbaues, Festschrift für Peter 

Poscharsky zum 60. Geburtstag, Raschzok, Klaus und Sörries, Reiner (Hrsg.), 

Erlangen 1994. 

 

RUHLAND, Armin: Geschichte und Ausstattung der St. Oswaldkirche, in: Festschrift 

anläßlich der Festwochen nach der Restaurierung der St. Oswald-Kirche, S. 8-12, 

Regensburg 1991. 

 

RUHWANDL, Kirsten: Geschichte der Orgeln in der St. Oswaldkirche, in: Festschrift 

anläßlich der Festwochen nach der Restaurierung der St. Oswald-Kirche, S. 21-32, 

Regensburg 1991. 

 



 220 

SCHARNAGL, August: Artikel Späth und Schmahl, in: Die Musik in Geschichte und 

Gegenwart. Allgemeine Enzyklopädie der Musik, Blume, Friedrich (Hrsg.), Bd. 12, 

Kassel-Basel-London-New York 1965. 

 

SCHARNAGL, August: Artikel Stoltzenberg, Christoph, in: Die Musik in Geschichte 

und Gegenwart. Allgemeine Enzyklopädie der Musik, Blume, Friedrich (Hrsg.), 

Bd. 12, Kassel-Basel-London-New York 1965. 

 

SCHILLING, Gustav: Enzyklopädie der gesamten musikalischen Wissenschaften 

oder Universallexikon der Tonkunst, Bd. 4, Stuttgart 1838. 

 

SCHINDLER, Jürgen-Peter: Zur Stolzenberg-Biographie, in: Musik in Bayern, Halb-

jahresschrift der Gesellschaft für bayerische Musikgeschichte e.V., Heft 17, 

Tutzing 1978. 

 

SCHINDLER, Jürgen-Peter: Die Kantate. Eine Sammlung geistlicher Musik für Sing-

stimmen und Instrumente, Christoph Stolzenberg, Willkommen, teures Gnaden-

licht, Neuhausen-Stuttgart o. J. 

 

SCHLICK, Arnolt: Spiegel der Orgelmacher und Organisten. Heidelberg 1511, 

Flade, Ernst (Hrsg.), Neudruck, Kassel 1951. 

 

SCHÖNFELD, Renate: 100 Jahre Regensburger Kantorei. Evangelische Musiktradi-

tion in Regensburg, in: Regensburger Almanach 1988, S. 262-270, Regensburg 

1987. 

 

SCHUBART, Christian Friedrich Daniel: Ideen zu einer Ästhetik der Tonkunst, 

Wien 1806. 

 

SCHUEGRAF, Joseph Rudolph: Geschichte des Domes von Regensburg und der dazu 

gehörigen Gebäude. Größtenteils aus Original-Quellen, Teil II, Regensburg o. J. 

 

SCHUEGRAF, Joseph Rudolph: Nachträge zur Geschichte des Domes von Regens-

burg und der dazugehörigen Gebäude, Regensburg 1855. 

 

SCHWEITZER, Albert: J.S. Bach, Wiesbaden 1972. 

 

SKUTSCH, Karl-Ludwig: Zur künstlerischen Entwicklung des Orgelprospekts in 

Deutschland bis in das 18. Jahrhundert, Dissertation, Breslau 1930. 

 

SÖHNGEN, Oskar: Theologische Grundlagen der Kirchenmusik, in: Leiturgia. 

Handbuch des evangelischen Gottesdienstes, Müller, Karl Ferdinand und 

Blankenburg, Walter (Hrsg.), Bd. 4, S. 1-266, Kassel 1961. 

 



221 

 

STEIN-KECKS, Heidrun und KECKS, Ronald: …zur Satisfaction des Bauherren und 

Verlegers…-Überlegungen zum Holzmodell der Regensburger Dreieinigkeitskir-

che im Spiegel architekturtheoretischen Schrifttums, in: Roma Quanta Fuit. Bei-

träge zur Architektur-, Kunst- und Kulturgeschichte von der Antike bis zur Gegen-

wart, Festschrift für Hans-Christoph Dittscheid zum 60. Geburtstag, Dietl, Albert; 

Dobler, Gerald; Paulus, Stefan und Schüller, Hans (Hrsg.), S. 597-622, Augsburg 

2010. 

 

STERL, Raimund Walter: Christoph Stolzenberg (1690-1764). Gymnasiallehrer, 

Kantor, Komponist und Orgelsachverständiger, Sonderdruck aus: Musik in Bayern, 

Halbjahresschrift der Gesellschaft für bayerische Musikgeschichte e.V., Heft 11, 

o. O. 1975. 

 

STERL, Raimund Walter: Die ersten Orgeln in der Regensburger Neupfarrkirche, 

in: Die Oberpfalz, Heimatzeitschrift für den ehemaligen Bayerischen Nordgau, 

54. Jahrgang, S. 161-164, Kallmünz 1966. 

 

STERL, Raimund Walter: Evangelische Kirchenmusik. Von 1500 bis ca. 1803, in: 

Musikgeschichte Regensburgs, Emmerig, Thomas (Hrsg.), Regensburg 2006. 

 

STERL, Raimund Walter: Leben und Werk Kaspar Sturms. Ein Beitrag zur Orgel-

baugeschichte Süddeutschlands im ausgehenden 16. Jahrhundert, in: Verhandlun-

gen des Historischen Vereins für Oberpfalz und Regensburg, 107, S. 65-83, 

Kallmünz 1967. 

 

STERL, Raimund Walter: Musiker und Instrumentenbauer in den Totenregistern der 

Stadt Regensburg, in: Blätter des Bayerischen Landesvereins für Familienkunde, 

Bd. 12, 36.-38. Jg., Kallmünz 1973-75. 

 

STERL, Raimund Walter: Regensburger Musik im Jahrhundert der Reformation, in: 

Regensburger Almanach 1992, Regensburg 1992. 

 

STERL, Raimund Walter: Regensburgs Musikinstrumentenbauer von der Mitte des 

15. Jahrhunderts bis zur Neuzeit. Sonderdruck aus Verhandlungen des Historischen 

Vereins für Oberpfalz und Regensburg, Bd. 113, Regensburg 1973. 

 

STERL, Raimund Walter: 450 Jahre evangelische Kantoren, Organisten und Tonset-

zer. Ihr Wirken und ihre Bedeutung für die Musikgeschichte Regensburgs, in: 

Thamm, Joseph (Hrsg.): Musikgeschichte der Stadt Regensburg, Regensburg 1962. 

 

STERL, Raimund Walter: 450 Jahre evangelische Kantoren, Organisten und Tonset-

zer. Ihr Wirken und ihre Bedeutung für die Musikgeschichte Regensburgs, in: 450 

Jahre Evangelische Kirche in Regensburg 1542-1992, Katalog zur Ausstellung 

(Museum der Stadt Regensburg, 15.10.1992-19.01.1993), Angerer, Martin; 

German-Bauer, Peter und Trapp, Eugen (Hrsg.), S. 165-179, Regensburg 1992. 

 



 222 

SUPPER, Walter: Orgelbau, in: Die Evangelische Kirchenmusik. Handbuch für Stu-

dium und Praxis, Valentin, Erich und Hofmann, Friedrich (Hrsg.), Regensburg o. J. 

 

THAMM, Joseph (Hrsg.): Musikgeschichte der Stadt Regensburg, Regensburg 1962. 

 

THEOBALD, Hans-Wolfgang: Die Restaurierung der Frantz Jacob Späth-Orgel von 

1750, in: Festschrift anlässlich der Festwochen nach der Restaurierung der 

St. Oswald-Kirche, S. 24-26, Regensburg 1991. 

 

THIEME, Ulrich und BECKER, Felix (Hrsg.): Allgemeines Lexikon der bildenden 

Künstler von der Antike bis zur Gegenwart, Bd. 20, Leipzig 1999. 

 

TOPP, Martina: Die Späth-Orgel in der St. Oswaldkirche zu Regensburg, Magister-

arbeit, Regensburg 1999. 

 

TOPP, Martina: Kunst im Kirchenraum. 250 Jahre Späth-Orgel in St. Oswald, Re-

gensburg, in: Mälzels Magazin, Zeitschrift für Musikkultur in Regensburg, Müller, 

Uwe (Hrsg.), 3. Jg., Nr. 4, S. 4-9, Regensburg 2000. 

 

TOPP, Martina: Begleitheft zur CD Johann Pachelbel. Orgelwerke, Bernhard 

Buttmann spielt an der großen Orgel der Sebaldus-Kirche, S. 4-6, Nürnberg, 2004. 

 

TOPP, Martina: Sanctae Trinitati Sacrum. Die Orgel in der Dreieinigkeitskirche zu 

Regensburg, in: Roma Quanta Fuit. Beiträge zur Architektur-, Kunst- und Kultur-

geschichte von der Antike bis zur Gegenwart, Festschrift für Hans-Christoph 

Dittscheid zum 60. Geburtstag, Dietl, Albert; Dobler, Gerald; Paulus, Stefan, und 

Schüller, Hans (Hrsg.), S. 655-678, Augsburg 2010. 

 

TOPP, Martina: 19. und 20. Jahrhundert. Evangelische Kirchenmusik, in: Musikge-

schichte Regensburgs, Emmerig, Thomas (Hrsg.), Regensburg 2006. 

 

VAN UNNIK, Willem Cornelis: Artikel Pliniusbrief, in: Die Religion in Geschichte 

und Gegenwart. Handwörterbuch für Theologie und Religionswissenschaft, 

Galling, Kurt (Hrsg.), Bd. 5, Tübingen 19613. 

 

VON UNGERN-STERNBERG, Wolfgang: St. Oswald. Der Schutzpatron der Kirche, in: 

Festschrift anlässlich der Festwochen nach der Renovierung der St. Oswald-Kirche, 

S. 13-14, Regensburg 1991. 

 

VALENTIN, Erich: Handbuch der Musikinstrumentenkunde, Regensburg 1954. 

 

WEIERMANN, Herbert: Der süddeutsche Orgelprospekt des 17. und 18. Jahrhun-

derts, Dissertation, München 1956. 

 



223 

 

WEINDL, Martin: Wie bekomme ich eine Million? Der Bachorgel Regensburg-För-

derverein e.V., in: Die Bachorgel in der Dreieinigkeitskirche Regensburg, Bach-

orgel Regensburg-Förderverein e.V. (Hrsg.), S. 111-123, Regensburg 2020. 

 

WOLLENWEBER, Werner: Die evangelische Kirchenmusik und die Kantoren in Re-

gensburg von 1542-1888, in: Festschrift 100 Jahre Regensburger Kantorei, S. 7-12, 

Regensburg 1988. 



 224 

BAND II: ANHANG 

  



225 

 

 

BAND II: ANHANG 

 

INHALTSVERZEICHNIS 

I. ABBILDUNGEN ............................................................................................. 227 

I.1. Orgelrekonstruktionen nach Vitruv und Heron ........................................................ 227 

I.2. Antike Orgeldarstellungen ........................................................................................ 228 

I.3. Darstellungen orgelspielender Engel ........................................................................ 229 

I.4. Darstellung der Orgel in der weltlichen Kunst ......................................................... 232 

I.5. Orgelabbildung in einem mittelalterlichen Psalterium ............................................. 232 

I.6. Die Orgel als Insignie ............................................................................................... 233 

I.7. Die Orgel als Attribut................................................................................................ 234 

I.8. Regensburger Orgelentwurfszeichnungen ................................................................ 239 

I.9. Regensburger Orgelprospekte des 17. und 18. Jahrhunderts .................................... 244 

I.10. Portraits der am Bau der Oswaldkirchenorgel beteiligten Personen ....................... 253 

I.11. St. Oswaldkirche ..................................................................................................... 254 
I.11.1. Grundriss und Aufriss ...................................................................................... 254 
I.11.2. Außenansicht ................................................................................................... 255 
I.11.3. Innenansicht ..................................................................................................... 257 
I.11.4. Decken ............................................................................................................. 258 
I.11.5. Ausstattung ...................................................................................................... 263 

I.11.5.1. Altar.......................................................................................................... 263 
I.11.5.2. Kanzel ...................................................................................................... 267 
I.11.5.3. Engel am Triumphbogen .......................................................................... 268 
I.11.5.4. Schnitzwerk an der Orgelempore ............................................................. 269 
I.11.5.5. Musikerdarstellungen an Emporen und Decke ........................................ 272 
I.11.5.6. Heilig-Geist-Darstellungen an Empore und Decke .................................. 275 
I.11.5.7. Orgel ......................................................................................................... 276 

I.11.5.7.1. Aufriss und Querschnitt .................................................................... 276 
I.11.5.7.2. Gesamtansichten der Orgel ............................................................... 278 
I.11.5.7.3. Schleierbretter und ornamentaler Schmuck ...................................... 280 
I.11.5.7.4. Figurenschmuck ................................................................................ 289 
I.11.5.7.5. Spielschrank ...................................................................................... 295 
I.11.5.7.6. Seite und Rückseite ........................................................................... 301 
I.11.5.7.7. Blick ins Innere ................................................................................. 306 
I.11.5.7.8. Balganlage ........................................................................................ 307 

I.12. Dreieinigkeitskirche ................................................................................................ 308 
I.12.1. Grundriss, Gewölberiss und Querschnitte ....................................................... 308 
I.12.2. Stiche zur Grundsteinlegung und Einweihung ................................................ 311 



 226 

I.12.3. Außenansicht ................................................................................................... 314 
I.12.4. Innenansicht ..................................................................................................... 315 
I.12.5. Decken ............................................................................................................. 319 
I.12.6. Ausstattung ...................................................................................................... 322 

I.12.6.1. Altar.......................................................................................................... 322 
I.12.6.2. Kanzel ...................................................................................................... 324 
I.12.6.3 Gestühl ...................................................................................................... 326 
I.12.6.4. Orgel ......................................................................................................... 327 

I.12.6.4.1. Die Kleuker-Orgel ............................................................................ 327 
I.12.6.4.2. Die Bach-Orgel ................................................................................. 330 
I.12.6.4.3. Das Untergehäuse ............................................................................. 333 
I.12.6.4.4. Schleierbretter und ornamentaler Schmuck ...................................... 334 
I.12.6.4.5. Spielnische ........................................................................................ 343 
I.12.6.4.6. Blick ins Innere ................................................................................. 345 
I.12.6.4.7. Seitenansicht ..................................................................................... 346 
I.12.6.4.8. Balganlage ........................................................................................ 347 
I.12.6.4.9. Signaturen im Gehäuse der Dreieinigkeitskirchenorgel ................... 348 
I.12.6.4.10. Reste alter Vergoldungen und Farbfassungen ................................ 350 
I.12.6.4.11. Ornamente vor und nach dem Neubau der Bach-Orgel .................. 352 

I.13. Orgel in der Barfüßerkirche, Augsburg .................................................................. 354 

I.14. Vergleichsbeispiele ................................................................................................. 355 

II. ANLAGEN ..................................................................................................... 357 

II.1. Proclama (LKAR: Archivnr. 255) ........................................................................... 357 

II.2. Entwurfszeichnung der Empore der St. Oswaldkirche (LKAR: Archivnr. 249) ..... 359 

II.3. Textblatt zur Einweihung der Orgel in der St. Oswaldkirche (LKAR: Archivnr. 255)

 ......................................................................................................................................... 360 

II.4. Disposition der Orgel in der Dreieinigkeitskirche nach Sponsel, 1771 ................... 362 

II.5. Darlehensschein zur Finanzierung der Dreieinigkeitskirchenorgel (ARK) ............. 363 

II.6. Orgelbauanstalt Strebel: Disposition zum Umbau der Orgel in der 

Dreieinigkeitskirche Regensburg (ARK) ........................................................................ 364 

II.7. Unterschrift Christoph Stolzenberg (LKAR: Archivnr. 249) .................................. 365 

II.8. Signatur Franz Jacob Späths in der Positivwindlade der Oswaldorgel ................... 365 

III. ABBILDUNGSNACHWEIS ........................................................................ 366 

IV. GLOSSAR ..................................................................................................... 369 

 

 



227 

 

I. ABBILDUNGEN 

I.1. Orgelrekonstruktionen nach Vitruv und Heron 

 

Abb. 1: Rekonstruktion einer Orgel nach Vitruv  

 

 

Abb. 2: Rekonstruktion einer Orgel nach Heron   



 228 

I.2. Antike Orgeldarstellungen 

 

Abb. 3: Öllämpchen in Orgelform, Terrakotta, 2. Jh. n. Chr. (Carthage National 

Museum)  

 

 

 

Abb. 4: Römische Gedenkmünze mit Orgelabbildung, 1. Jh. n. Chr.   



229 

 

I.3. Darstellungen orgelspielender Engel 

 

Abb. 5: Jacopo di Cione (ca. 1325-ca. 1399), Marienkrönung, San Pier Maggiore, 

Florenz, 1370-71 (National Gallery, London) 

 

 

 

Abb. 6: Jacopo di Cione (ca. 1325-ca. 1399), Marienkrönung (Detail), San Pier 

Maggiore, Florenz, 1370-1371 (National Gallery, London) 



 230 

 

Abb. 7: Portativ spielender Engel, Regensburger Domportal, Tympanon, 

um 1405-1410 

 

 

 

Abb. 8: Portativ spielender Engel (Nahaufnahme), Regensburger Domportal, 

Tympanon, um 1405-1410 

  



231 

 

 

Abb. 9: Stefan Lochner (um 1400/1410-1451), Die Muttergottes in der 

Rosenlaube, um 1440-1442 (Wallraf-Richartz-Museum, Köln) 

 

 

 

Abb. 10: Portativ spielender Engel, Reichssaal des Alten Rathauses, Regensburg, 

um 1448  



 232 

I.4. Darstellung der Orgel in der weltlichen Kunst 

 

Abb. 11: Tizian (1488/90-1576), Venus mit dem Orgelspieler, um 1550 

(Gemäldegalerie, Staatliche Museen zu Berlin) 

 

I.5. Orgelabbildung in einem mittelalterlichen Psalterium 

 

Abb. 12: Illustration des 137. Psalms mit Orgeldarstellung, Ms. fonds latin 11560, 

réserve, 12. Jahrhundert (Bibliothèque Nationale, Paris)   



233 

 

I.6. Die Orgel als Insignie 

 

Abb. 13: Christoph Thomas Scheffler (1699-1756), Heiligsprechung Kaiser 

Heinrichs II. 1146, Fresko, Alte Kapelle Regensburg, 1753 

 

 

Abb. 14: Christoph Thomas Scheffler (1699-1756), Heiligsprechung Kaiser 

Heinrichs II. 1146 (Detail), Fresko, Alte Kapelle Regensburg, 1753   



 234 

I.7. Die Orgel als Attribut 

 

Abb. 15: König David als Orgelspieler, Rutland Psalter, um 1260 (British Library, 

London)  

 

 

 

Abb. 16: Andrea di Bonaiuto (1319-1377), Triumph der katholischen Doktrin 

(Ausschnitt), Fresko, Santa Maria Novella, Spanische Kapelle, Florenz, 1366/67 

  



235 

 

 

Abb. 17: Cornelis Schut (1597-1655), Septem Artes Liberales, Radierung, 

1635-1645 (Rijksmuseum, Amsterdam) 

 

 

Abb. 18: Meister des Bartholomäusaltares (1475-1510), Bartholomäusaltar, Die 

hll. Agnes, Bartholomäus, Caecilia und ein Stifter, um 1500/1505 (Bayerische 

Staatsgemäldesammlungen-Alte Pinakothek, München) 

  



 236 

 

Abb. 19: Jan van Eyck (um 1390-1441), Genter Altar, Festtagsseite, 1432 

(St. Bavo, Gent) 

 

 

Abb. 20: Jan van Eyck (um 1390-1441), Genter Altar, Musizierende Engel und 

heilige Cäcilia, 1432 (St. Bavo, Gent) 

  



237 

 

 

Abb. 21: Raffael (1483-1520), Verzückung der Heiligen Cäcilia, um 1514 

(Pinacoteca Nazionale di Bologna) 

 

 

 

Abb. 22: Carlo Antonio Bussi (1658-1690), Heilige Cäcilia, Passauer Dom, 

Orgelempore Unterseite, 1688 

  



 238 

 

Abb. 23: Anton Landes (1712-1764), Heilige Cäcilia, Relief, Chor der Alten 

Kapelle, Regensburg, 1661/62 

 

 

 

Abb. 24: Anton Landes (1712-1764), König David, Relief, Chor der Alten 

Kapelle, Regensburg, 1661/62 

  



239 

 

I.8. Regensburger Orgelentwurfszeichnungen 

 

Abb. 25: Entwurfszeichnung für die Orgel der Neupfarrkirche (LKAR: Archivnr. 

249) 



 240 

 

Abb. 26: Entwurfszeichnung für die Orgel der Neupfarrkirche (Detail), (LKAR: 

Archivnr. 249) 

 

 

Abb. 27: Entwurfszeichnung für die Orgel der Neupfarrkirche (Detail), (LKAR: 

Archivnr. 249) 



241 

 

 

Abb. 28: Orgelentwurfszeichnung aus dem 1. Viertel des 18. Jahrhunderts 

(Historisches Museum Regensburg) 

  



 242 

 

Abb. 29: Orgelentwurfszeichnung aus dem 1. Viertel des 18. Jahrhunderts 

(Historisches Museum Regensburg) 

  



243 

 

 

Abb. 30: Hans Miller, Entwurf für ein Rückpositiv in der Dreieinigkeitskirche, 

1941 (StA) 

 

  



 244 

I.9. Regensburger Orgelprospekte des 17. und 18. Jahrhunderts 

 

Abb. 31: Orgel in St. Emmeram, Regensburg, Gehäuse 1669/70 und 1731 

 

 

Abb. 32: Orgel in St. Emmeram, Regensburg, Orgelgehäuse Rückseite, 1669/70  



245 

 

 

Abb. 33: Orgel in St. Georg, Prüfening, Gehäuse zwischen 1660 und 1670 

  



 246 

 

Abb. 34: Orgel in der Dominikanerkirche, Regensburg, Gehäuse 1727 

  



247 

 

 

Abb. 35: Orgel in St. Johann, Regensburg, Gehäuse um 1730 



 248 

 

Abb. 36: Orgel in der Niedermünsterkirche, Regensburg, Gehäuse 1757 

  



249 

 

 

Abb. 37: Orgel in St. Andreas, Stadtamhof, Gehäuse ursprünglich 18. Jahrhundert 

 

 

 

Abb. 38: Orgel in St. Andreas, Stadtamhof (Nahaufnahme), Gehäuse ursprünglich 

18. Jahrhundert 

  



 250 

 

 

Abb. 39: Obermünster, Regensburg, Blick gen Westen, historische Aufnahme vor 

1944 

  



251 

 

 

Abb. 40: Orgel der Obermünsterkirche, Regensburg, Gehäuse 1744, historische 

Aufnahme vor 1944 

  



 252 

 

Abb. 41: Orgel in St. Rupert, Regensburg, Gehäuse 1774 

 

 

 

Abb. 42: Orgel in der Alten Kapelle, Regensburg, Gehäuse 1791 

  



253 

 

I.10. Portraits der am Bau der Oswaldkirchenorgel beteiligten Personen 

 

Abb. 43: Johann Leonhard Hirschmann (Maler, 1687-1750), Friedrich Bernhard 

Gottlieb (Stecher, 1725-1785), Superintendent Johann Joachim Me(t)zger (1673-

1753), Schabkunst (Herzog August Bibliothek Wolfenbüttel) 

 

 

Abb. 44: Johann Andreas Stein (1728-1792), ohne Angabe zu Künstler, 

Entstehungsjahr und Ort  



 254 

I.11. St. Oswaldkirche 

I.11.1. Grundriss und Aufriss 

 

Abb. 45: Grundriss der St. Oswaldkirche 

 

 

Abb. 46: Aufriss der St. Oswaldkirche 

  



255 

 

I.11.2. Außenansicht 

 

Abb. 47: St. Oswald, Blick gen Westen, historische Aufnahme vor 1907  

 

 

Abb. 48: St. Oswald, Blick gen Osten, historische Aufnahme vor 1907  

  



 256 

 

Abb. 49: St. Oswald, Blick von Norden 

 

 

 

Abb. 50: St. Oswald, Blick von Osten 

  



257 

 

I.11.3. Innenansicht 

 

Abb. 51: Langhaus, Blick gen Westen 

 

 

 

Abb. 52: Chor, Blick gen Osten 

  



 258 

I.11.4. Decken 

 

Abb. 53: Langhausdecke, Wessobrunner Werkstatt, 1708 

  



259 

 

 

Abb. 54: Stuckengel an der Langhausdecke 

 

 

Abb. 55: Sonnenblume an der Langhausdecke  



 260 

 

Abb. 56: Östliche Kartusche an der Landhausdecke 

 

 

Abb. 57: Blumenstuck an der Langhausdecke 

 

 

Abb. 58: Evangelist Johannes an der Langhausdecke   



261 

 

 

Abb. 59: Decke des Chores 

  



 262 

 

Abb. 60: Schlussstein des Chores mit Regensburger Stadtwappen 

 

 

Abb. 61: Balthasar Hueber, Grisaillemalerei im Chorraum, um 1724 

   



263 

 

I.11.5. Ausstattung 

I.11.5.1. Altar 

 

Abb. 62: Johann Wolfgang Lincken und Balthasar Hueber, Altar, 1724-1726 

  



 264 

 

Abb. 63: Isaac Schwenter (†1609), Altarblatt mit Kreuzigung Christi 

 

 

Abb. 64: Isaac Schwenter (†1609), Predellenbild mit Mose vor dem brennenden 

Dornbusch, Erhöhung der ehernen Schlange und Jonas Befreiung aus dem Bauch 

des Fisches 



265 

 

 

Abb. 65: Altar, Engel, Nordseite 

 

 

Abb. 66: Altar, Engel, Südseite 



 266 

 

Abb. 67: Altar, Engel im Strahlenkranz 

 

 

 

Abb. 68: Altar, Engel im Strahlenkranz 

 

  



267 

 

I.11.5.2. Kanzel 

 

Abb. 69: Kanzel, um 1604 

 

 

Abb. 70: Kanzel, Heilig-Geist-Taube am Schalldeckel   



 268 

I.11.5.3. Engel am Triumphbogen 

 

Abb. 71: Engel am Triumphbogen, wahrscheinlich um 1708-1724 

  



269 

 

I.11.5.4. Schnitzwerk an der Orgelempore 

 

Abb. 72: Engel am Emporenaufsatz, Südseite 

 

 

Abb. 73: Engel am Emporenaufsatz, Südseite 



 270 

 

Abb. 74: Engel am Emporenaufsatz, Nordseite 

 

 

Abb. 75: Engel am Emporenaufsatz, Nordseite (während der 

Restaurierungsarbeiten in der Kirche)  



271 

 

 

Abb. 76: Schnitzwerk an der Westemporenbrüstung 

 

 

 

Abb. 77: Schnitzwerk an der Westemporenbrüstung 

  



 272 

I.11.5.5. Musikerdarstellungen an Emporen und Decke 

 

Abb. 78: König David an der nördlichen Emporenbrüstung 

 

 

 

Abb. 79: König David an der nördlichen Emporenbrüstung (Detail) 

  



273 

 

 

Abb. 80: König David an der nördlichen Emporenbrüstung 

 

 

 

Abb. 81: König David an der nördlichen Emporenbrüstung (Detail) 

  



 274 

 

Abb. 82: Streichquartett an der südlichen Emporenbrüstung 

 

 

 

Abb. 83: Musikerdarstellung an der Langhausdecke, Fresko 

  



275 

 

I.11.5.6. Heilig-Geist-Darstellungen an Empore und Decke 

 

Abb. 84: Kindstaufe an der südlichen Empore mit Heilig-Geist-Taube 

 

 

 

Abb. 85: Taufe Jesu mit Heilig-Geist-Taube, Deckenfresko 



 276 

I.11.5.7. Orgel 

I.11.5.7.1. Aufriss und Querschnitt 

 

Abb. 86: Aufriss der Oswaldorgel  



277 

 

 

Abb. 87: Querschnitt der Oswaldorgel  



 278 

I.11.5.7.2. Gesamtansichten der Orgel 

 

Abb. 88: Späth-Orgel, Gehäuse 1750 

 

  



279 

 

 

Abb. 89: Späth-Orgel, Blick von der zweiten Nordempore, Gehäuse 1750 

  



 280 

I.11.5.7.3. Schleierbretter und ornamentaler Schmuck 

 

Abb. 90: Ornamentband, linke Seite 

 

 

Abb. 91: Ornamentband, Mittelteil 

 

 

Abb. 92: Ornamentband, rechte Seite 

   



281 

 

 

Abb. 93: Rocailleband am Untergehäuse (Detail) 

 

 

 

Abb. 94: Rocailleband am Untergehäuse (Detail) 

 

  



 282 

 

Abb. 95: Schleierbretter, Lisenenschnitzwerk und Ohrwerk 

 

 

Abb. 96: Schleierbretter und Lisenenschnitzwerk  



283 

 

 

Abb. 97: Schleierbretter und Lisenenschnitzwerk 

 

 

Abb. 98: Pfeifenfeld  



 284 

 

Abb. 99: Schleierbretter und Lisenenschnitzwerk 

 

 

 

Abb. 100: Schleierbretter 

  



285 

 

 

Abb. 101: Schleierbretter 

 

 

Abb. 102: Mittleres Pfeifenfeld  



 286 

 

Abb. 103: Lisenenfortsatz 

 

 

Abb. 104: Lisenenfortsatz   



287 

 

 

Abb. 105: Ornament am Gehäuseflügel 

 

 

Abb. 106: Seitliches Flankenschnitzwerk (während der Restaurierung der Kirche)  



 288 

 

Abb. 107: Eckvolute am Untergehäuse, rechts 

 

 

 

Abb. 108: Eckvolute am Untergehäuse, links (Detail)  



289 

 

I.11.5.7.4. Figurenschmuck 

 

Abb. 109: Trompetenengel am Orgelgehäuse, rechts 

 

 

 

Abb. 110: Trompetenengel am Orgelgehäuse, links 



 290 

 

Abb. 111: Trompetenengel, links (ohne Instrument, während der Abdeckung der 

Orgel) 

 

 

Abb. 112: Trompetenengel, rechts (ohne Instrument, während der Abdeckung der 

Orgel)   



291 

 

 

Abb. 113: Paukenputto am Gehäuse 

 

 

 

Abb. 114: Paukenputto am Gehäuse 

  



 292 

 

Abb. 115: Strahlenkranz mit Heilig-Geist-Taube am Gehäuse 

 

 

 

Abb. 116: Strahlenkranz mit Heilig-Geist-Taube und Wolkenband am Gehäuse 



293 

 

 

Abb. 117: Putto am Wolkenband, erster von links 

 

 

 

Abb. 118: Putto am Wolkenband, zweiter von links 

  



 294 

 

Abb. 119: Putto am Wolkenband, dritter von links 

 

 

 

Abb. 120: Putto am Wolkenband, vierter von links 

  



295 

 

I.11.5.7.5. Spielschrank  

 

Abb. 121: Spielschrank geöffnet 



 296 

 

Abb. 122: Spielschrank geschlossen 

 

 

  



297 

 

 

Abb. 123: Manualklaviaturen 

 

 

 

Abb. 124: Manualklaviaturen (Detail) 

  



 298 

 

Abb. 125: Registerzüge, links 

 

 

  

Abb. 126: Registerzüge, rechts 

 

 

 

Abb. 127: Pilaster Spielschrank, 

links 

 

 

Abb. 128: Pilaster Spielschrank, 

rechts 

 



299 

 

 

 

Abb. 129: Beschlag Spielschranktür, Innenseite 

 

 

Abb. 130: Beschlag Spielschranktür, Innenseite 



 300 

 

Abb. 131: Entriegelungsvorrichtung 

 

 

 

Abb. 132: Beschläge Spielschranktüren, Außenseite 

 

  



301 

 

I.11.5.7.6. Seite und Rückseite 

 

Abb. 133: Schloss der Tür im seitlichen Untergehäuse, Innenseite 

 

 

Abb. 134: Rückseite des Paukenputtos an der Gehäusedecke 

 

 

Abb. 135: Rückseite des Strahlenkranzes an der Gehäusedecke 

  



 302 

 

Abb. 136: Rückseite des Strahlenkranzes an der Gehäusedecke 

 

 

 

Abb. 137: Paukenputto von oben gesehen 

  



303 

 

 

Abb. 138: Rückwand der Orgel 

 

 

Abb. 139: Graffitis an der Gehäuserückwand 

  



 304 

 

Abb. 140: Rückseite der Orgel mit Kalkantenanlage 

 

 

Abb. 141: Steigbügel der Kalkantenanlage  



305 

 

 

Abb. 142: Seitenansicht der Orgel mit stoffbespannter Schallöffnung 

 

 

Abb. 143: Seitenansicht der Orgel  



 306 

I.11.5.7.7. Blick ins Innere 

 

Abb. 144: Blick auf die Positivwindlade 

 

 

 

Abb. 145: Blick auf Wellenbrett, Pedalabstrakten und Pfeifen des Violone 8’  



307 

 

I.11.5.7.8. Balganlage 

 

Abb. 146: Froschmaulbälge am Dachboden 

 

 

 

Abb. 147: Froschmaulbälge am Dachboden 

  



 308 

I.12. Dreieinigkeitskirche 

I.12.1. Grundriss, Gewölberiss und Querschnitte 

 

Abb. 148: Grundriss der Dreieinigkeitskirche  

 

 

 

Abb. 149: Riss der Decke  



309 

 

 

Abb. 150: Querschnitt vom Chor aus gesehen  

 



 310 

 

Abb. 151: Querschnitt vom Langhaus aus gesehen  

 

  



311 

 

I.12.2. Stiche zur Grundsteinlegung und Einweihung 

 

Abb. 152: Matthäus Merian (1593-1650), Grundsteinlegung der 

Dreieinigkeitskirche, Kupferstich, Regensburg, 1627 (Museum der Stadt 

Regensburg) 

 

 

Abb. 153: Matthäus Merian (1593-1650), Grundsteinlegung der 

Dreieinigkeitskirche (Detail), Kupferstich, Regensburg, 1627 (Museum der Stadt 

Regensburg) 



 312 

 

Abb. 154: Matthäus Merian (1593-1650), Grundsteinlegung der 

Dreieinigkeitskirche (Detail), Kupferstich, Regensburg, 1627 (Museum der Stadt 

Regensburg) 

 

 

 

Abb. 155: Matthäus Merian (1593-1650), Grundsteinlegung der 

Dreieinigkeitskirche (Detail), Kupferstich, Regensburg, 1627 (Museum der Stadt 

Regensburg) 

  



313 

 

 

Abb. 156: Matthäus Merian (1593-1650), Einweihung der Dreieinigkeitskirche, 

Kupferstich, Regensburg, 1631 (Museum der Stadt Regensburg) 

  



 314 

I.12.3. Außenansicht 

 

Abb. 157: Außenansicht, Blick gen Osten 

 

  



315 

 

I.12.4. Innenansicht 

 

Abb. 158: Blick in den Chorraum, historische Aufnahme, o. J.  

 

 

Abb. 159: Blick ins Langhaus, historische Aufnahme vor 1966  



 316 

 

Abb. 160: Blick ins Langhaus, historische Aufnahme vor 1966 

  



317 

 

 

Abb. 161: Blick ins Langhaus (Detail von Abb. 159), Orgelgehäuse, historische 

Aufnahme vor 1966  

 

 

 

Abb. 162: Blick ins Langhaus (Detail von Abb. 160), Orgelgehäuse, historische 

Aufnahme vor 1966   



 318 

 

Abb. 163: Blick von der ersten Empore gen Osten 

 

 

 

Abb. 164: Blick von der Nordempore gen Westen 

 



319 

 

I.12.5. Decken 

 

Abb. 165: Georg (III) Vest (Stuckateur) nach einem Entwurf von Johann Carl 

(Architekt), Langhausdecke 

 

 

Abb. 166: Georg (III) Vest (Stuckateur) nach einem Entwurf von Johann Carl 

(Architekt), Decke des Chores 



 320 

 

Abb. 167: Langhausdecke, Strahlenkranz mit Inschrift 



321 

 

 

Abb. 168: Engelskopfkonsole an der oberen Langhauswand 

 

 

Abb. 169: Eckvolute an der Langhausdecke  



 322 

I.12.6. Ausstattung 

I.12.6.1. Altar 

 

Abb. 170: Georg Jacob Wolff, Entwurf für den Altar, noch mit krönendem 

Posaunenengel, um 1633 (Museum der Stadt Regensburg) 

 



323 

 

 

Abb. 171: Georg Jakob Wolff (Entwurf) und Georg Stellenberger (Schreiner), 

Altar, 1637, Altarblatt (unbekannt), Predellengemälde von Johann Paul Schwenter  



 324 

I.12.6.2. Kanzel 

 

Abb. 172: Kanzel, Schalldeckel 1631, Kanzelkorb 1656 

 

 

Abb. 173: Schalldeckel der Kanzel, 1631   



325 

 

 

Abb. 174: Engel am Schalldeckel der Kanzel 

 

 

 

 

Abb. 175: Engel am Schalldeckel der Kanzel  



 326 

I.12.6.3 Gestühl 

 

Abb. 176: Chorgestühl, um 1630/31 

 

 

 

Abb. 177: Chorgestühl, Dorsalien, um 1630/31 

 

  



327 

 

I.12.6.4. Orgel 

I.12.6.4.1. Die Kleuker-Orgel 

 

Abb. 178: Eingerüstete Orgel beim Umbau in den 1960er Jahren 

  



 328 

 

Abb. 179: Orgel nach dem Umbau durch die Firma Kleuker 1966 

 

 

  



329 

 

 

Abb. 180: Kleuker-Orgel 

 

 

Abb. 181: Kleuker-Orgel und Fürstenloge 

  



 330 

I.12.6.4.2. Die Bach-Orgel 

 

Abb. 182: Leeres Gehäuse vor dem Einbau der Bach-Orgel 

 

 

 

Abb. 183: Eingerüstete Orgel beim Neubau durch die Firma Ahrend  



331 

 

 

Abb. 184: Bach-Orgel 

 

 

 

Abb. 185: Bach-Orgel 

  



 332 

 

Abb. 186: Bach-Orgel und Fürstenloge 

  



333 

 

I.12.6.4.3. Das Untergehäuse 

 

Abb. 187: Sockel des Untergehäuses 

 

 

 

Abb. 188: Spielnische mit seitlichen Füllungen 

  



 334 

I.12.6.4.4. Schleierbretter und ornamentaler Schmuck 

 

Abb. 189: Untergehäuse, vor dem Einbau des neuen Spielwerks 

 

 

 

Abb. 190: Schnitzwerk am Untergehäuse mit Puttenflügel  



335 

 

 

Abb. 191: Puttenflügel am Untergehäuse, rechts 

 

 

Abb. 192: Puttenflügel am Untergehäuse, links 

  



 336 

 

Abb. 193: Schleierbretter 

 

 

 

Abb. 194: Lisenenbasen 

  



337 

 

 

Abb. 195: Schleierbretter und Oberwerkskartusche 

 

 

Abb. 196: Schnitzwerk mit Blüte  



 338 

 

Abb. 197: Blick auf das Hauptwerksgehäuse mit neuem Trägerwerk 

 

  



339 

 

 

Abb. 198: Pedalfelder mit geschnitztem Flankenornament 

  



 340 

 

Abb. 199: Volute am Untergehäuse 

 

 

Abb. 200: Volute am seitlichen Flankenornament  



341 

 

 

Abb. 201: Harfenfeldaufsatz, linke Seite  

 

 

Abb. 202: Harfenfeldaufsatz, rechte Seite  



 342 

 

Abb. 203: Schnitzwerk am Kronwerk 

 

 

 

 

Abb. 204: Schnitzwerk am Hauptwerk 

 



343 

 

I.12.6.4.5. Spielnische 

 

Abb. 205: Neue Spielnische 

  



 344 

 

Abb. 206: Neue Spielnische, rechte Seite 

 

 

Abb. 207: Neue Spielnische mit Fußhebel 

 

 

Abb. 208: Manualklaviaturen  



345 

 

I.12.6.4.6. Blick ins Innere 

 

Abb. 209: Prospektfeld von innen gesehen 

 

 

Abb. 210: Blick ins Innere der Orgel mit Pedalabstrakten und Wellenbrett 



 346 

I.12.6.4.7. Seitenansicht 

 

Abb. 211: Seitenansicht der Orgel, Tür im Untergehäuse, linke Seite 

 

 

Abb. 212: Seitenansicht der Orgel, Obergehäuse, linke Seite   



347 

 

I.12.6.4.8. Balganlage 

 

Abb. 213: Neue Balganlage, rechts neben dem Orgelgehäuse 

 

  



 348 

I.12.6.4.9. Signaturen im Gehäuse der Dreieinigkeitskirchenorgel 

 

Abb. 214: Signatur Schmahls im Gehäuse der Dreieinigkeitskirchenorgel, 1792 

 

 

Abb. 215: Monogramm Christoph Gottlieb Naimer im Gehäuse der 

Dreieinigkeitskirchenorgel, um 1834 



349 

 

 

Abb. 216: Graffitis an der Orgelrückseite 

 

 

Abb. 217: Graffitis an der Orgelrückseite 

  



 350 

I.12.6.4.10. Reste alter Vergoldungen und Farbfassungen 

 

Abb. 218: Schnitzwerk mit Vergoldungsresten vor dem Neubau der Bach-Orgel 

 

 

Abb. 219: Schnitzwerk mit Vergoldungsresten vor dem Neubau der Bach-Orgel  



351 

 

 

Abb. 220: Untergehäuse mit verschiedenen Farbfassungsspuren vor dem Neubau 

der Bach-Orgel 

 

 

Abb. 221: Sockel des Untergehäuses nach dem Neubau der Bach-Orgel 

  



 352 

I.12.6.4.11. Ornamente vor und nach dem Neubau der Bach-Orgel 

 

Abb. 222: Kronwerkskartusche vor dem Neubau der Bach-Orgel 

 

 

 

Abb. 223: Kronwerkskartusche nach dem Neubau der Bach-Orgel 



353 

 

 

Abb. 224: Muschelornament am Untergehäuse vor dem Neubau der Bach-Orgel 

 

 

Abb. 225: Muschelornament am Untergehäuse nach dem Neubau der Bach-Orgel   



 354 

I.13. Orgel in der Barfüßerkirche, Augsburg 

 

Abb. 226: Johann Andreas Stein (1728-1792), Orgel der Barfüßerkirche, 

Augsburg, Gehäuse 1755-1757, historische Ansicht, im Krieg zerstört (Walcker 

Orgelbau) 

 

 

Abb. 227: Eichel, E., Orgel in der Barfüßerkirche, Augsburg, (1755-1757), 

Kupferstich, idealisierte Ansicht (Städtische Kunstsammlungen Augsburg)   



355 

 

I.14. Vergleichsbeispiele 

 

Abb. 228: Gian Lorenzo Bernini (1598-1680), Cathedra Petri, Petersdom, Rom, 

1657-1666 

  



 356 

 

Abb. 229: Egid Quirin Asam (1692-1750), Hochaltar, Klosterkirche Rohr, 1722-

1723  



357 

 

II. ANLAGEN 

 

II.1. Proclama (LKAR: Archivnr. 255) 

 

 

 



 358 

 

  



359 

 

 

II.2. Entwurfszeichnung der Empore der St. Oswaldkirche 

(LKAR: Archivnr. 249) 

 

 

 

  



 360 

 

II.3. Textblatt zur Einweihung der Orgel in der St. Oswaldkirche 

(LKAR: Archivnr. 255) 

 

 

 

  



361 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 362 

 

II.4. Disposition der Orgel in der Dreieinigkeitskirche nach Sponsel, 1771  

(SPONSEL, Johann Ulrich: Orgelhistorie. Nürnberg 1771, Faksimile, Hilversum 

1968.) 

 

 

  



363 

 

 

II.5. Darlehensschein zur Finanzierung der Dreieinigkeitskirchenorgel (ARK) 

 

 

 

 

 (Ausschnitt)   



 364 

 

II.6. Orgelbauanstalt Strebel: Disposition zum Umbau der Orgel in der 

Dreieinigkeitskirche Regensburg (ARK) 

 

 

  



365 

 

 

II.7. Unterschrift Christoph Stolzenberg (LKAR: Archivnr. 249) 

 

 

 

 

II.8. Signatur Franz Jacob Späths in der Positivwindlade der Oswaldorgel 

  

 

(Foto: Manfred Jakobi) 

  



 366 

III. ABBILDUNGSNACHWEIS 

Abb. 1-4: JAKOB, Friedrich: Die Orgel. Orgelbau und Orgelspiel von der Antike bis 

zur Gegenwart, Mainz 1977, S. 13, S. 12, S. 19, S. 17. 

Abb. 5 und Abb. 6: https://images.app.goo.gl/CqS28yj12cCy4Wg3A  

Abb. 7 und Abb. 8: Fotos der Verfasserin 

Abb. 9: https://images.app.goo.gl/nydsM2619t2BCrtK6  

Abb. 10: Stadt Regensburg, Stefan Effenhauser 

Abb. 11: https://images.app.goo.gl/71qT4wBK1Twq6tJWA  

Abb. 12: JAKOB, Friedrich: Die Orgel. Orgelbau und Orgelspiel von der Antike bis 

zur Gegenwart, Mainz 1977, S. 22. 

Abb. 13 und Abb. 14: Fotos der Verfasserin 

Abb. 15: https://images.app.goo.gl/6rW6cRKiC51Fp6UF6 

Abb. 16: https://images.app.goo.gl/2npGiWp3AXXnDYCn7 

Abb. 17: https://images.app.goo.gl/hwkSE48QD8kWV13fA  

Abb. 18: https://images.app.goo.gl/zr2sqCqLnVoha6PHA 

Abb. 19: https://images.app.goo.gl/7R1LvUZXcvxzBWRG7  

Abb. 20: https://images.app.goo.gl/gjAZQ8Vawi2VgJn79  

Abb. 21: https://images.app.goo.gl/imBxihsP8VcoPn5h6  

Abb. 22: https://images.app.goo.gl/NxHsfuDk57J14BJWA  

Abb. 23: https://images.app.goo.gl/tVgffqsL7dYHaoqU7  

Abb. 24: https://images.app.goo.gl/WF2SbVCjDhEAV38w7  

Abb. 25-27: Fotos der Verfasserin 

Abb. 28 und Abb. 29: KÖNNER, Klaus: Der süddeutsche Orgelprospekt des 

18. Jahrhunderts. Entstehungsprozeß und künstlerische Arbeitsweisen bei der 

Ausstattung barocker Kirchenräume, in: Tübinger Studien zur Archäologie und 

Kunstgeschichte, Bd. 12, Tübingen 1992, Kat.-Nr. 12 und Kat.-Nr. 13. 

Abb. 30: Steinmeyerarchiv, Oettingen (StA) 

Abb. 31-33: Fotos der Verfasserin 

Abb. 34: https://images.app.goo.gl/aoAUcvGS3s89AhtT6  

Abb. 35: Foto der Verfasserin 

Abb. 36 und Abb. 37: https://images.app.goo.gl/CjMGYvEUrnKYi8GZ8 

Abb. 38: Foto der Verfasserin 

Abb. 39 und Abb. 40: Bayerisches Landesamt für Denkmalpflege, München 

Abb. 41: https://images.app.goo.gl/1Gw1ACSnHkzzPJBM7  

Abb. 42: https://images.app.goo.gl/m4aYYMKfqyDjnKJp8  

Abb. 43:  

https://www.deutsche-digitale-

bibliothek.de/item/OE5NWUUTAXQWD5ATFWOLRBMEGOJKRUVL  

Abb. 44: https://images.app.goo.gl/7jKNs8pF2g2cxoDS7  

Abb. 45: MORSBACH, Peter: Evangelische Kirchen in Regensburg, München-

Zürich 1991, S. 26. 

Abb. 46: https://images.app.goo.gl/1jDWmbJVJkuucs2b7  

Abb. 47 und Abb. 48: Pfarramt Dreieinigkeitskirche, Regensburg 

https://images.app.goo.gl/CqS28yj12cCy4Wg3A
https://images.app.goo.gl/nydsM2619t2BCrtK6
https://images.app.goo.gl/71qT4wBK1Twq6tJWA
https://images.app.goo.gl/6rW6cRKiC51Fp6UF6
https://images.app.goo.gl/2npGiWp3AXXnDYCn7
https://images.app.goo.gl/hwkSE48QD8kWV13fA
https://images.app.goo.gl/zr2sqCqLnVoha6PHA
https://images.app.goo.gl/7R1LvUZXcvxzBWRG7
https://images.app.goo.gl/gjAZQ8Vawi2VgJn79
https://images.app.goo.gl/imBxihsP8VcoPn5h6
https://images.app.goo.gl/NxHsfuDk57J14BJWA
https://images.app.goo.gl/tVgffqsL7dYHaoqU7
https://images.app.goo.gl/WF2SbVCjDhEAV38w7
https://images.app.goo.gl/aoAUcvGS3s89AhtT6
https://images.app.goo.gl/CjMGYvEUrnKYi8GZ8
https://images.app.goo.gl/1Gw1ACSnHkzzPJBM7
https://images.app.goo.gl/m4aYYMKfqyDjnKJp8
https://www.deutsche-digitale-bibliothek.de/item/OE5NWUUTAXQWD5ATFWOLRBMEGOJKRUVL
https://www.deutsche-digitale-bibliothek.de/item/OE5NWUUTAXQWD5ATFWOLRBMEGOJKRUVL
https://images.app.goo.gl/7jKNs8pF2g2cxoDS7
https://images.app.goo.gl/1jDWmbJVJkuucs2b7


367 

 

Abb. 49 und 50: Foto der Verfasserin 

Abb. 51 und 52: Martin Weindl 

Abb. 53-58: Fotos der Verfasserin 

Abb. 59: Martin Weindl 

Abb. 60-65: Fotos der Verfasserin 

Abb. 66: Martin Weindl 

Abb. 67 und 68: Fotos der Verfasserin 

Abb. 69-71: Martin Weindl 

Abb. 72 und 73: Fotos der Verfasserin 

Abb. 74: Martin Weindl 

Abb. 75-85: Fotos der Verfasserin 

Abb. 86 und Abb. 87: Orgelbau Johannes Klais, Bonn 

Abb. 88: Martin Weindl 

Abb. 89-113: Fotos der Verfasserin 

Abb. 114: Martin Weindl 

Abb. 115: Foto der Verfasserin 

Abb. 116: Martin Weindl 

Abb. 117-142: Fotos der Verfasserin 

Abb. 143.: Martin Weindl 

Abb. 144-147: Fotos der Verfasserin 

Abb. 148-151: Evang.-Luth. Gesamtkirchenverwaltung, Regensburg 

Abb. 152-155: https://images.app.goo.gl/Uob1LkAfSLDxVL6w8 

Abb. 156: ANGERER, Martin; GERMAN-BAUER, Peter und TRAPP, Eugen (Hrsg.): 

450 Jahre Evangelische Kirche in Regensburg 1542-1992, Katalog zur Ausstellung 

(Museum der Stadt Regensburg, 15.10.1992-19.01.1993), Regensburg 1992, S. 

131. 

Abb. 157: Hans-Christoph Dittscheid 

Abb. 158: Pfarramt Dreieinigkeitskirche, Regensburg 

Abb. 159-162: Postkarte 

Abb. 163-166: Werner Hofbauer 

Abb. 167: Foto der Verfasserin 

Abb. 168 und Abb. 169: Werner Hofbauer 

Abb. 170: ANGERER, Martin; GERMAN-BAUER, Peter und TRAPP, Eugen (Hrsg.): 

450 Jahre Evangelische Kirche in Regensburg 1542-1992, Katalog zur Ausstellung 

(Museum der Stadt Regensburg, 15.10.1992-19.01.1993), Regensburg 1992, 

S. 330. 

Abb. 171 und Abb. 172: Fotos der Verfasserin 

Abb. 173-177: Werner Hofbauer 

Abb. 178: Pfarramt Dreieinigkeitskirche, Regensburg 

Abb. 179: PFEIFFER, Wolfgang: Regensburg. Dreieinigkeitskirche, Kleine 

Kirchenführer Nr. 874, München und Zürich 1967, Rückseite. 

Abb. 180 und Abb. 181: Fotos der Verfasserin 

Abb. 182-186: Uwe Moosburger 

https://images.app.goo.gl/Uob1LkAfSLDxVL6w8


 368 

Abb. 187 und Abb. 188: Werner Hofbauer 

Abb. 189: Uwe Moosburger 

Abb. 190-192: Werner Hofbauer 

Abb. 193-195: Uwe Moosburger 

Abb. 196: Werner Hofbauer 

Abb. 197 und 198: Uwe Moosburger 

Abb. 199: Werner Hofbauer 

Abb. 200 und 201: Uwe Moosburger 

Abb. 202: Werner Hofbauer 

Abb.: 203 und 204: Uwe Moosburger 

Abb. 205: Werner Hofbauer 

Abb. 206-209: Uwe Moosburger 

Abb. 210 und 211: Werner Hofbauer 

Abb. 212: Hans-Christoph Dittscheid 

Abb. 213: Werner Hofbauer 

Abb. 214: Foto der Verfasserin 

Abb. 215: AHREND, Hendrik: Eine Bachorgel für Regensburg, Gedanken eines 

Orgelbauers, in: Die Bachorgel in der Dreieinigkeitskirche Regensburg, Bachorgel 

Regensburg-Förderverein e.V. (Hrsg.), S. 27-45, Regensburg 2020, S. 45. 

Abb. 216: Foto der Verfasserin 

Abb. 217: Werner Hofbauer 

Abb. 218-220: Fotos der Verfasserin 

Abb. 221: Hans-Christoph Dittscheid 

Abb. 222: Foto der Verfasserin 

Abb. 223: Uwe Moosburger 

Abb. 224: Foto der Verfasserin 

Abb. 225: Uwe Moosburger 

Abb. 226: https://images.app.goo.gl/eA4dhSfUzrAXPpj97 

Abb. 227: https://images.app.goo.gl/Wqs3ETc22BnEnSCp7  

Abb. 228: https://images.app.goo.gl/AU55oC8xyZUDfp9o6  

Abb. 229: https://images.app.goo.gl/boBkWgRqWvtns3QM6  

Alle Internetlinks zuletzt eingesehen am 18. April 2023. 

  

https://images.app.goo.gl/eA4dhSfUzrAXPpj97
https://images.app.goo.gl/Wqs3ETc22BnEnSCp7
https://images.app.goo.gl/AU55oC8xyZUDfp9o6
https://images.app.goo.gl/boBkWgRqWvtns3QM6


369 

 

IV. GLOSSAR 

Abstrakten 

Teil der mechanischen Spieltraktur, Verbindung von Tasten zu Tonventilen meist 

mittels dünner Holzleisten. 

Aliquote 

Register, bei dem ein Oberton (Terz, Quinte, Septime und None) erklingt und 

nicht der angeschlagene Ton selbst. Findet als Soloregister in Verbindung mit 

einem 8’ Verwendung. Beispiele: Quinte, Nazart, None etc. Obertonregister, bei 

denen mehrere Pfeifen pro Taste erklingen, nennt man gemischte Stimmen. 

Beispiele: Sesquialter, Terzian etc. 

Aufschnitt 

Öffnung auf der Vorderseite der Lippenpfeifen. Darüber befindet sich das 

Oberlabium, darunter das Unterlabium. 

Bälge 

Teil der Windanlage. Die Bälge versorgen die Orgel mit dem Spielwind. Früher 

wurden sie mechanisch über eine Tretanlage oder mittels Seilzug bedient. In 

modernen Orgeln werden sie durch ein motorgetriebenes Gebläse gespeist. Die 

Summe der vorhandenen Bälge wird als Balganlage bezeichnet. 

Carillon 

Glockenspiel, Effektregister. 

Disposition 

Aufstellung sämtlicher Register der Orgel und deren Verteilung auf die 

verschiedenen Windladen bzw. Klaviaturen. 

-fach 

Bezeichnung der pro Taste erklingenden Pfeifen bei gemischten Registern und 

Mixturen. Registernamen: Scharf 3fach, Mixtur 4-6fach, Zimbel 3fach, Cornett 

3fach etc. 

Flöte 

Labialregister von weiter Mensur. Registernamen: Rohrflöte, Hohlflöte, Waldflöte 

etc. 

Fuß 

Maßeinheit (ein Fuß entspricht ca. 30 cm) für die Pfeifenlängen und die 

Bestimmung der Tonhöhen im Orgelbau. Die 8’-Lage einer Pfeife wird 

Normallage genannt, der Ton klingt wie notiert. 4’-Register erklingen eine Oktave 

höher, 16’-Register eine Oktave tiefer. 

Fuß bezeichnet auch den unteren Teil der Orgelpfeife, der in den Pfeifenstock 

eingestellt ist. 

  



 370 

Gedackte 

Register, deren Pfeifen durch Deckel oder Hut an der oberen Pfeifenmündung 

verschlossen (gedeckt) sind. Sie erklingen dadurch eine Oktave tiefer. 

Registernamen: Gedackt, Pileata maxima, Subbass etc.  

Hauptwerk 

Teilwerk der Orgel mit den meisten Prinzipalregistern und Mixturen. Es bildet 

klanglich und optisch das Kernstück der Orgel. 

Kalkant 

Balgtreter. 

Klaviatur 

Tastenreihe. Die Klaviatur für die Hände heißt Manual, die für die Füße Pedal. 

Kronwerk 

An oberster Stelle des Gehäuses aufgesetztes Teilwerk der Orgel, auch Oberwerk. 

Labium 

Pfeifenmund einer Lippenpfeife, bestehend aus Aufschnitt, Ober- und 

Unterlabium. Die Labien können unterschiedlich gestaltet sein: Rundlabien, 

Spitzlabien etc. 

Labialpfeife/Lippenpfeife 

Pfeifenbautyp, bei dem die Luftsäule im Pfeifenkörper durch Brechung am 

Labium in periodische Schwingungen versetzt wird. Labialpfeifen machen den 

Hauptbestand einer Orgel aus. Beispiele: Prinzipale, Flöten etc. 

Manual 

Mit den Händen zu spielende Klaviatur. 

Mixtur 

Diese gemischten Stimmen gehören zum Prinzipalchor und bilden die klangliche 

Krone der Orgel. Mixturen repetieren, d.h. sie verändern ihren Aufbau mit 

ansteigender Tonhöhe. 

Pedal 

Klaviatur für die Füße.  

Das Pedal bezeichnet auch ein Teilwerk der Orgel. Es ist überwiegend mit den 

tiefsten Stimmen besetzt. 

Prinzipal 

Zylindrisch, offene Labialpfeife aus Metall, die das Klanggerüst der Orgel bildet. 

Der größte Prinzipal eines Teilwerks steht in der Regel im Prospekt. 

Register 

Pfeifenreihe einheitlicher Bauart und Klangcharakteristik. Die Größe der längsten 

Pfeife (d.h. des tiefsten Tones) wird in „Fuß" angegeben. 

Registertraktur 

Vorrichtung zum Ein- und Abstellen der Register und damit zur Auswahl der 

Klangfarben. 



371 

 

Rückpositiv 

Teilwerk der Orgel in der Emporenbrüstung, meist im Rücken des Spielers. 

Spieltisch/Spielschrank/Spielnische 

Der Spieltisch ist der Teil der Orgel, von dem aus der Organist das Instrument 

bedient. Er enthält die Klaviaturen (Manuale und Pedal), die Registerzüge, das 

Notenpult, die Spielhilfen etc. Bei mechanischen Orgeln befindet er sich als 

Spielschrank (mit Türen) bzw. Spielnische meist in der Unterwand der 

Orgelschauseite. 

Spieltraktur 

Mechanische Verbindung von der Taste bis zum Tonventil in der Windlade 

mittels Abstrakten, Winkeln und Wellen. 

Wellenbrett 

Das Wellenbrett ist eine mechanische Übertragungseinrichtung, die es ermöglicht 

den unterschiedlichen Spielraum zwischen Tasten und Pfeifen zu überbrücken. 

Durch seine Erfindung sind größere Instrumente erst möglich geworden. 

Werk 

Gruppe von Registern, die je einer Tastatur zugeordnet sind und eine oder zwei 

eigene Windladen besitzt. Beispiele: Hauptwerk, Brustwerk, Oberwerk, 

Kronwerk, Rückpositiv und Pedal.  

Windlade 

Kastenartige Konstruktion auf der die einzelnen Pfeifenreihen stehen. Es gibt 

verschiedene Bauarten. Die besprochenen Orgeln besitzen mechanische 

Schleifladen. Bei diesen ist der Kasten inwendig der Breite nach in so viele 

schmale Kammern (Kanzellen) aufgeteilt, wie es für den Tonumfang nötig ist. 

Durchbohrte Leisten (Schleifen) ermöglichen die Register zu ziehen, indem sie 

die Bohrungen im Pfeifenstock unter dem Register verschließen oder öffnen. 

Zimbelstern 

Effektregister, das aus rotierenden kleinen Schellen besteht. Zum Teil als Stern 

am Orgelgehäuse sichtbar. Bei der Bach-Orgel nicht sichtbar, da spätere Zutat. 

Zungenpfeife/Lingualpfeife 

Pfeifenbauart. Wird die Pfeife angeblasen wird ein dünnes Metallblättchen (Zunge) 

im Stiefel (Fuß) der Pfeife in Schwingung versetzt. Beispiele: Posaune, Trompete, 

Dulcian, Fagott, Vox humana, Krummhorn etc. 

 


